
Z
Ü

R
 R

U
SS

IS
C

H
E

N
 L

IT
E

R
A

T
U

R
 D

E
S 

18
. J

A
H

R
H

U
N

D
E

R
T

S S T U D I E N  Z U R  G E S C H I C H T E  

D E R  R U S S I S C H E N  L I T E R A T U R  

D E S  1 8 .  J A H R H U N D E R T S

A K A D E M I E - V E R L A G  •  B E R L I N





DEUTSCHE AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN ZU BERLIN

V E R Ö F F E N T L IC H U N G E N  D E S IN S T IT U T S  FÜ R  SLAW ISTIK 
HERAUSGEGEBEN VON H. H. BIELFELDT

NR. 28

STUDIEN ZUR GESCHICHTE
DER RUSSISCHEN LITERATUR

DES 18. JAHRHUNDERTS

REDAKTION

HELMUT GRASSHOFF, ULF LEHMANN

A K A D E M I E - V E R L A G • B E R L I N

1963



RedaktionsscUuD: Januar 1961

Erschienen im Akademie-Verlag GmbH, Berlin W 8, Leipziger Straße 3 — 4
Copyright 1963 by Akademie-Verlag GmbH

Lizenz-Nr. 202 • 100/40/63
Gesamtherstellung: Druckhaue „Maxim Gorki“, Altenburg

Bestellnummer: 2040/28 • ES 7 I • Preis: DM 25,—



Vorwort

Mit den „Studien zur russischen Literatur des 18. Jahrhunderts“ 
wird dem deutschen Leser eine Sammlung von Aufsätzen vorgelegt, 
die einer wissenschaftlichen Tagung des Instituts für Slawistik an der 
Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin ihr Zustande­
kommen verdanken. Die hier ausgewählten Arbeiten haben besonders 
enge Beziehung zu den Problemen der russischen Literatur, thema­
tisch reichen sie von der slawischen Theatergeschichte über die E n t­
wicklung der russischen Prosa des 18. Jahrhunderts bis zu den Nach­
wirkungen des russischen Klassizismus im 19. Jahrhundert. Einen 
großen Raum nehmen die Forschungen über die Beziehungen zwischen 
den russischen Dichtern und ihren westeuropäischen Zeitgenossen 
ein. Es lohnt sich, an dieser Stelle noch zu bemerken, daß der vor­
liegende Sammelband als erste Publikation dieser Art das Interesse 
der Slawisten der DDR an der frühen Entwicklung der russischen 
Nationalliteratur zum Ausdruck bringen soll.

Der Herausgeber sagt den Verfassern der hier veröffentlichten Ar­
beiten, namentlich aber den vier ausländischen Wissenschaftlern dafür 
ihren Dank, daß sie ihre Aufsätze für diesen Band zur Verfügung ge­
stellt haben; besonderer Dank gebührt Helmut Graßhoff und Ulf 
Lehmann, welche die Zusammenstellung und Redaktion der Beiträge 
besorgt haben.

Hans Holm Bielfeldt





Inhaltsverzeichnis

Vorwort
E. G eorgiev
Die Auswirkung der Hauptströmungen der russischen Literatur des 
18. Jahrhunderts in den südslawischen L ite ra tu re n ..............................  1
S. W ollm an
Gattungen und Strömungen im slawischen Drama des 18. Jahrhunderts 10
J. L otm an
Die Entwicklungswege des Romans in der russischen Literatur des 
18. Jahrhunderts............................................................................................... 22
H. G raßhoff
Zum Begriff der literarischen Strömungen in der Literaturwissenschaft 52
C. Grau
Tatiäöev und die Aufklärung in R u ß lan d ......................................................78
U. Lehm ann
Der Gottschedkreis und die Moskauer und Petersburger Aufklärung . . .  86
S. M athauserovä
Der Roman des russischen Schriftstellers M. D. Öulkov............................... 96
E. H exeischneider
D. I. Fonvizin als Prosaschriftsteller (Einige Bemerkungen zu den „Пись­
ма из Франции“) ..........................................................................................104
T. W itkow ski 
Radiâôev und Rousseau.................................................................................. 121
P. H offm ann
RadiSöev und die Anfänge der russischen revolutionären Tradition . . .1 4 0

G. D udek
Der Anteil des Klassizismus an der Entstehung und Entwicklung der rus­
sischen revolutionären Romantik (1816—1 8 2 5 ) ......................................  153
Die Mitarbeiter des vorliegenden B a n d e s ....................................................181

Personenregister............................................................................................. 182





E. GEORGIEV

Die Auswirkung der Hauptströmungen 
der russischen Literatur des 18. Jahrhunderts 

in den südslawischen Literaturen

Das 18. Jahrhundert bedeutet für die russische Literatur nicht nur eine neue 
Etappe der künstlerischen und geistigen Entwicklung des russischen Volkes. In 
jener Epoche übernimmt sie die führende Rolle innerhalb der slawischen Litera­
turen und beginnt auf diese auszustrahlen. Der Einfluß der russischen Literatur 
des 18. Jahrhunderts wird noch im selben Jahrhundert sichtbar und reicht bis 
in das 19. Jahrhundert hinein. Namentlich in der bulgarischen und serbischen 
Literatur ist er wirksam, denn dort findet er besonders günstigen Boden. Der 
russische Einfluß ist zeitweilig so stark, daß er sogar regionale Traditionen zu 
verdrängen vermag, wie es z. B. im Falle der sogenannten „serbullischen“ durch 
die „russisch-slawische^ Richtung in der serbischen Literatur von 1740 bis 1780 
geschah. Das Eindringen der russischen gesellschaftlichen und künstlerischen 
Ideen in die serbische Literatur von den Zeiten ihrer großen Blüte im 19. Jah r­
hundert bis in unsere Tage ist auf eben diesen Einfluß zurückzuführen. Daher 
ist eine sorgfältige Analyse dieser Erscheinung zum tieferen Verständnis der lite­
rarischen Entwicklung der geistigen Strömungen und künstlerischen Formen für 
die bulgarische und serbische Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts notwendig. 
Ihre führende Stellung innerhalb der slawischen Literaturen und ihren Einfluß 
auf einige von ihnen, vor allem auf die südslawischen, erhält die russische Litera­
tur des 18. Jahrhunderts ohne Zweifel nicht zufällig. Der Einfluß ist, besonders 
wenn er sich auf eine ganze Epoche und eine umfangreiche Literatur erstreckt, 
ein gesetzmäßiger Prozeß und ist durch die geschichtliche Entwicklung, die Lebens­
bedingungen, die Denkweise und Eigenart eines Volkes, dessen wirtschaftliche 
und politische Verhältnisse weitestgehend begründet. Daß der russische Einfluß 
in der bulgarischen und serbischen Literatur vorherrschend und zu einem neuen 
Moment in den Beziehungen der drei Länder wurde, erklärt sich einmal aus der 
gesellschaftlichen Entwicklung Rußlands im 18. Jahrhundert. Zum anderen ist 
er durch die politische Lage in Bulgarien und Serbien während des 18. und 19. Jah r­
hunderts, durch den ethischen und religiösen Charakter der drei Länder bedingt, 
hat aber auch in der Knechtung und Unterdrückung Bulgariens und Serbiens 
durch fremde, grausame Herrscher seine Wurzeln und in der Hoffnung auf eine 
Befreiung durch Rußland.

In der Epoche Peters I. wurde Rußland zum mächtigsten slawischen Staat, 
dessen Existenz in Europa immer deutlicher zu spüren war. Ein rasches Er-



2 E. GEORGIEV

starken der Produktivkräfte, die Durchführung von Reformen zur wirtschaftlichen 
und technischen Entwicklung des Landes, eine allseitige Stärkung des Staates 
und dessen ständige territoriale Vergrößerung, die Schaffung einer neuen, welt- 
lichen Kultur mit ihren mannigfachen Erscheinungsformen — der ,,grazdanskaja 
azbuka”, den Druckereien, Schulen und anderen Institutionen —, das sind Voraus­
setzungen, die Rußland zu einer Autorität unter den slawischen Völkern und dar­
über hinaus in ganz Europa werden ließen. Unter diesen neuen Bedingungen des 
kulturellen Lebens setzt auch eine Blüte der russischen Literatur ein, ihre Aus­
drucksformen und künstlerischen Mittel vervollkommnen sich, sie erhält einen 
neuen gesellschaftlichen Sinn, nimmt neue Ideen auf und beginnt neue Aufgaben 
zu lösen.

Die südslawischen Völker erkennen sofort die wachsende politische Macht 
Rußlands. Sie schätzen diese um so mehr, als sie sich auf sie stützen und für ihre 
eigenen Ziele nutzbar machen können. Rußlands Machtentfaltung gibt ihnen 
neue Kraft und wird für sie zu einer Quelle der Hoffnung auf ein freies Leben; 
Rußlands Größe erfüllt die Südslawen mit Stolz, und seine Stärke schreckt und 
beeindruckt ihre eigenen Feinde. Die zahlreichen Kriege, die Rußland gegen die 
Türkei führt, bestärken die Südslawen immer wieder in der Hoffnung, daß Ruß­
land einmal ihr Befreier vom türkischen Joch sein wird und ihnen hilft, alle ihre 
Freiheitsträume und revolutionären Pläne zu verwirklichen. Der bei den Bulgaren 
legendäre ,,дед Иван“ beginnt schon in dieser Epoche als großer Bruder und Be­
freier feste Gestalt anzunehmen.

Die gemeinsame literarische und kulturelle Tradition der Südslawen und der 
Russen scheint durch die Fortschritte Rußlands auf kulturellem und literarischem 
Gebiet eine Weiterentwicklung zu erfahren. Die Südslawen fassen die russische 
kulturelle Entwicklung vorbehaltlos als Fortsetzung ihrer eigenen Tradition auf. 
Dadurch entstehen in jener Zeit zahlreiche russische Schulen, es wächst das In ter­
esse für die russische Literatur, obwohl jene Schulen und jene Literatur fast eine 
ganze historische Epoche von den eigenen nationalen Schulen und nationalen 
Literaturen trennt.

Für die Südslawen galt es nunmehr, genau wie für die Russen, die Reste des 
Mittelalters zu überwinden, die neuen geistigen und kulturellen Werte zu er­
schließen. Daher ist das 18. und 19. Jahrhundert für die Südslawen das Zeitalter 
der Wiedergeburt, des Übergangs von der feudalen zur kapitalistischen Gesell­
schaftsordnung. Es entstehen die südslawischen Nationen, und es folgt die Lösung 
der damit verbundenen historischen Aufgaben.

Neben den Hauptströmungen der russischen Literatur des 18. Jahrhunderts 
findet auch das ältere mittelalterliche russische Schrifttum weitgehende Auf­
nahme.

Die südslawischen Literaturen entwickeln sich relativ spät, und ihre Repräsen­
tanten verbinden zum Teil Elemente und Stile verschiedener Perioden. Einflüsse 
von literarischen Formen und Gattungen der petrinischen Zeit verschmelzen sehr



Russische und südslawische Literatur 3

bald mit Elementen und Formen des darauf folgenden Klassizismus und des 
Sentimentalismus. Die kirchliche Ideologie tritt  hinter den neuen Idealen der 
Aufklärung zurück. Noch bevor sich eine Strömung genügend gefestigt hat, wird 
sie durch eine andere ersetzt, wobei in der neuen Literatur immer wieder Elemente 
der vorhergehenden Epoche erhalten bleiben. Dennoch kann man deutlich Teile 
wie auch ganze Werke erkennen, die für die Epoche Peters I., für den Klassizis­
mus, den Sentimentalismus oder für die Aufklärung charakteristisch sind, die also 
aus der engen Wechselwirkung mit der russischen Literatur des 18. Jahrhunderts 
entstanden sind. Aber die literarischen Strömungen und deren Erscheinungsformen 
machen sich besonders in Bulgarien oft erst viel später, nämlich im 19. Jah r­
hundert, bemerkbar, wenn die zu ihrer Entwicklung notwendigen Bedingungen 
vorliegen.

Das literarische Leben der Südslawen formt sich zunächst noch in enger Ver­
bindung mit der Kirche und der Schule. Hatte sich Peter I. in Rußland sehr um 
den Buchdruck verdient gemacht, so gelangten die dort herausgegebenen Bücher 
auch bald zu den Südslawen. Die gedruckten russischen Bücher waren besser 
und billiger als die Handschriften, die bei den Südslawen noch immer angefertigt 
wurden. Die Sprache dieser Bücher, die russische Variante des Kirchenslawischen, 
bereitet dem südslawischen Leser und Hörer keine Schwierigkeiten. Und so be­
ginnen diese Bücher zunächst die südslawisch-kirchenslawischen Bücher aus der 
Kirche zu verdrängen, um danach auch der südslawisch-kirchenslawischen Sprache 
den Platz streitig zu machen. So nimmt die Vorherrschaft der russisch-slawischen 
Sprache in der bulgarischen Literatur ihren Anfang.

Schon die Schriftsteller der sogenannten serbisch-slawischen Schule, also der 
Zeit zwischen 1700 und 1740 in der serbischen Literaturgeschichte, unterliegen 
einem gewissen Einfluß durch die Sprache der russischen Bücher. Diese wird je­
doch erst zwischen 1740 und 1780 dominierend. Das ist die Zeit der sogenannten 
russisch-slawischen Schriftsteller.

Der russische Einfluß bei den Serben wächst mit deren Widerstand gegen den 
aggressiven Katholizismus und die von Österreich ausgehenden Bestrebungen, 
die Serben im Zuge eines verstärkten Zentralismus zu ,,assimilieren“ . Die Serben 
suchen und finden für ihre „Orthodoxie“ und ihr Nationalbewußtsein in Rußland 
eine Stütze, von wo sie sowohl kirchliche als auch weltliche Bücher erhalten.

Unter Peter I. erleben bekanntlich die Lehranstalten, an denen sich die neue 
weltliche russische Literatur entwickelte, einen breiten Aufschwung. Wir wissen 
von der Slawisch-griechisch-lateinischen Akademie und anderen Bildungs­
stätten Moskaus, Kiews usw., wo die Lehrer und Schüler sich im Verseschreiben 
und in der Poesie im weiteren Sinne, mancherorts sogar in der Abfassung von 
Dramen versuchten. Auch Südslawen besuchten diese Lehranstalten. Nach ihrem 
Muster wird in Karlovci im Jahre 1726 eine Lateinisch-slawische Schule gegrün­
det. Aus Rußland kommen russische Lehrer, von denen einige als ständige Lehr­
kräfte an der genannten Schule blieben. Die neue Schule verbreitet das russisch-



4 E. GEORGIEV

slawische Buch, die russisch-slawische Sprache, die russischen Schreibarten und 
stilistischen Gepflogenheiten um so leichter, als zu ihren Lehrern auch schuft- 
steflerisch tätige Männer zählen. Einer von ihnen, Emanmlo Kozacmski, spielt 
in der damahgen serbischen Literatur eine große Rolle. Er ist Verfasser von Ge­
dichten und Dramen und hat unter den Serben Schüler und Nacheiferer gefunden. 
Die russisch-slawische Sprache findet bei den Südslawen im 18. Jahrhundert 
solche Vertreter wie Hristofor Zefarovic, der sich selbst „българин от Дойран 
nennt, aber dennoch bei den Serben wirkt, oder Jovan Rajic, der die Verehrung 
der Südslawen für Rußland ausdrückt. Rajic wanderte zu Fuß aus Karlovci, 
seinem Geburtsort, nach Rußland, um höhere Bildung zu erwerben. Auch die 
Repräsentanten der ersten Phase der bulgarischen Wiedergeburt, wie z. B. Paisij 
Hilendarski, lernen das Russisch-Slawische. In Bulgarien aber entsteht keine 
russisch-slawische Schule. Wie schon V. Aprilov1) festgestellt hat, galten russische 
Bücher als Handelsware : Für bulgarische Rohstoffe tauschten Händler aus Moskau 
Kirchenbücher ein. Das sogenannte „bürgerliche“ Alphabet, das in Rußland unter 
Peter I. geschaffen wurde, bringt der serbische Schriftsteller Zaharije Stefanovic 
Orfelin als erster zu den Südslawen. Bei den Bulgaren wird es jedoch erst im Jahre 
1842 von Mihail Kifalov propagiert. Die russisch-slawische Sprache hinterläßt 
in der serbischen Literatursprache auch späterhin deutliche Spuren.

Der Bruch mit der kirchlichen Tradition in den südslawischen Literaturen er­
folgt ebenfalls unter dem Einfluß der russischen Literatur des 18. Jahrhunderts. 
Die sogenannte Gelehrtendichtung, die bei den Südslawen in dieser Epoche ent­
steht, beruft sich direkt auf die russische Dichtkunst der petrinischen Zeit. Be­
kanntlich erfreut sich die syllabische Verskunst zu jener Zeit in Rußland derartig 
großer Popularität, daß sie in den Schulen unterrichtet und ihre Kenntnis bei 
jedem gebildeten Menschen vorausgesetzt wird. Die Kunst des Verseschreibens 
eignen sich auch die russischen Kopisten an, sie fügen Gedichte und Verse in ihre 
Bücher ein, und diese Bücher gelangen schließlich zu den Südslawen. Auch die 
russischen Lehrer der Serben unterrichten ihre Schüler in der Verskunst. Ema- 
nuilo Kozacinski schreibt seine bekannte „Tragödie über Uros V.“ im sogenannten 
„slawischen“ Vers („russischen Hexameter“) — d. h. einem 13silbigen Vers mit 
der Betonung auf der 7. und 13. Silbe.

Nach diesem Vorbild schreiben Hristofor Zefarovic, Jovan Rajic, Zaharije 
Stefanovic Orfelin „slawische“ Verse. Es entsteht bei den Bulgaren und Serben 
eine gemeinsame Tradition der „slawischen“ Verskunst, die sich bei den Bulgaren 
hauptsächlich im 19. Jahrhundert entwickelt und deren Vertreter die frühen 
bulgarischen Dichter der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts Dimitar Popski, 
Kyril Pejcinovic, Neofit Rilski, Neofit Bozveli, Konstantin Ognjanovic, Sican 
Nikolov u. a. sind. Bei den Serben reicht diese Tradition ebenfalls in das 19. Jah r­
hundert hinein. In dieser Form schreibt der junge Jovan Sterija Popovic, noch als

x) V. Aprilov, Денница новоболгарского образования, Odessa 1841.



Russische und südslawische Literatur 5

Schüler und der Schultradition folgend, 1825 seine Dichtung ,,Слезы, имиже 
Болгарія нещастіе свое лѣта 1374 сбывшееся оплакиваіет“, die weite Ver­
breitung bei den Bulgaren findet. In Bulgarien wird das „slawische“ Verse- 
schreiben erst dann aufgegeben, als die moderne syllabo-tonische Dichtkunst der 
russischen Dichter des 19. Jahrhunderts bekannt wird.

Die Regeln der „пиитика“ herrschen auch auf dem Gebiet des Dramas. Das 
Schuldrama, wie es in den russischen Lehranstalten gepflegt wurde, verbreitet der 
bereits erwähnte russische Lehrer Emanuilo Kozacinski unter den Serben. Seine 
„Tragödie über Uros V.“ bearbeitet Jovan Rajic und gibt sie unter dem Titel 
„Трагедіа, сирѣчъ печалная повѣсть о смерти последнаго царя сербскаго 
Уроша Пятого“ heraus. Das Drama hat nicht nur eine patriotische, sondern auch 
eine aufklärerische Tendenz. Wie schon im russischen Schuldrama spielen auch 
hier die allegorischen Figuren eine große Rolle. All diese Kunst wird von einer 
heißen Liebe zu Rußland getragen. Rußland ist die große Schwester Serbiens 
(Zaharije Stefanovic Orfelin) und Bulgariens (Neofit Rilski). Die Idee des Werkes 
„Бой змая ca орлови“ („Der Kampf zwischen dem Drachen und den Adlern“ ) 
von Jovan Rajic ist die Verherrlichung Rußlands.

Künstlerische Armut und Schwerfälligkeit der genannten Werke stoßen jedoch 
den heutigen Leser von diesen Werken des Klassizismus ab; die Gestalten des 
klassischen Altertums stehen in einem sonderbaren Kontrast zu den noch immer 
herrschenden kirchlich-religiösen Vorstellungen, Naivität geht einher mit gedank­
licher Begrenztheit, aber die Zeitgenossen fassen diese Kunst als eine kühne, neue 
Lösung der ideologisch-künstlerischen Probleme auf, empfinden sie als Ausdruck 
ihrer nationalen und aufklärerischen Bestrebungen und werden von den Taten der 
pseudohistorischen Helden gefesselt. Die Genres, die diese Kunst pflegt, sind die 
Ode, das Poem und die Tragödie. Der sprachlichen Form liegt die „slawische“ 
Verskunst zugrunde. Die Sprache ist das schwerfällige „Slawische“ , vorwiegend 
die russisch-slawische Variante des Kirchenslawischen.

So sucht Jovan Rajic, in dessen Person der Patriot über den Theologen den Sieg 
davonträgt, mit Hilfe des Klassizismus neue Wege, um die südslawische Literatur 
in die Lösung der wichtigsten aktuellen gesellschaftlichen Probleme seiner Zeit 
einzubeziehen. Er benutzt den Klassizismus, um den Sieg Rußlands und Österreichs 
über die Türkei im Rahmen eines Poems zu gestalten, um die Türkei herabzusetzen 
und gleichzeitig Rußland zu verherrlichen, das Rückhalt für ihn und sein Volk 
und unerschöpfliche Quelle geistiger Güter ist.2) Er wendet den Klassizismus auch 
in der Tragödie an, um die freie serbische Vergangenheit und die Ideen der Auf­
klärung als ein Mittel zur Beseitigung der Knechtschaft zu preisen: „Трагедіа, 
сирѣчъ печалная повѣсть о смерти последнаго царя сербскаго Уроша Пятаго“ .

2) Jovan Rajic, Бой змая ca орлови“ , 1. Aufl. 1791, 2. Aufl. 1839, 3. Aufl. 1883.

Bemerkenswert an diesem Stück ist die Hinwendung zur antiken Mythologie. 
Der „aravische“ Drache Muchamed stürzt sich in die Hölle Neptuns, er berät



6 E. GEORGIEV

seine Kriegspläne mit Neptun, Pluto, Äolos, Jupiter, Vulkan und sogar mit den 
Nymphen. Er kämpft mit der Keule und dem Löwenfell des Herakles, mit Lanzen, 
Pfeilen und Blitzen, die er dem Mars gestohlen hat, und am Schluß beklagt er sein 
Unglück auf Volksinstrumenten, die er von einem antiken Faun erhalten hat. Da­
gegen kämpfen und siegen Rußland und Österreich mit „der christlichen Waffe“, 
,,dem Schwerte des Höchsten“ .

Rajics „Tragödie“ geht im wesentlichen auf das Werk des russischen Lehrers der 
Serben, Emanuilo Kozacinski, zurück. Dort erscheinen solche antiken Götter wie 
Minerva, Mars, Bellona und Pallas Athene gemeinsam mit den Allegorien Serbiens, 
der Gottesfurcht, der Ruhmessucht und der Wollust, der Feindseligkeit u. a. Dies 
sind literarische Gestalten, die in den serbischen und russischen Lehranstalten, 
besonders in den „slawisch-lateinischen“ Akademien populär waren.

Tn seinen Oden verherrlicht Dositej Obradovic mit den gleichen künstlerischen 
Mitteln Joseph II. wegen seiner Reformen. Lukijan MuSicki preist hochgestellte 
Persönlichkeiten, darunter auch russische, bedeutende kulturelle Ereignisse, 
moralische und patriotische Tugenden. Der offensichtlich nachahmende Charakter 
haftet dem serbischen Klassizismus bis zum Schluß an, er tr i tt  gleichermaßen 
in den Oden des Lukijan Musicki und den Werken des Petar Petrovic Njegoä 
hervor.

In Bulgarien behauptet sich der Klassizismus wegen seiner relativ spät ein­
setzenden Entwicklung nicht als Richtung oder als Schule. Der Klassizismus ist 
aber den bulgarischen Schriftstellern, die ihre Vorbilder in der russischen und 
serbischen Literatur suchten, durchaus bekannt. Die Gestalten der antiken 
Mythologie treffen wir z. B. in der großen Dichtung von Sican Nikolov „Похвала 
на древните болгаре и на отечеството им“ ап.

Will man dieser „Lobpreisung“ Glauben schenken, so hat Zeus selbst den alten 
Bulgaren Thrakien und Mysien als Wohnsitz zugewiesen und Mars zu ihrem Gott 
bestimmt, da sie ein Heldenvolk sind. Dieser hilft ihnen, indem er ihnen Mut und 
Mannhaftigkeit verleiht. Gleichzeitig werden die Bulgaren als ein Volk besungen, 
das nach Aufklärung strebt; es wird daran erinnert, daß „die Musen zum ersten 
Mal aus ihrem Munde gesprochen haben“ . Schon der Titel „Похвала на древните 
болгаре и на отечеството им“ erinnert an ähnliche Themen in der Dichtkunst des 
russischen Klassizismus, so z. B. an V. K. Trediakovskijs „Похвала Ижорской 
земле и царствующему граду Санктпетербургу“ , „Стихи похвальные России“ 
и. а. Ein Zeugnis für die Popularität Trediakovskijs bei den Bulgaren in Kon­
stantinopel ist der Titel „Философ Скопский“ und „Наш Тредияковский“ , den 
die Bulgaren dem bekannten makedonischen Patrioten und Schriftsteller Jordan 
Hadzikonstantinov Dzinot gaben.3) Es ist höchst aufschlußreich, daß zu einer 
Zeit, als die Russen schon lange einen Puäkin besitzen, ein südslawischer Schrift-

3) Vgl. die Rubrik „Български извѣстія“ , in: „Цариградски вѣстник“, III, Nr. 135 vom 
15. August 1853.



Russische und südslawische Literatur 7

steiler als ehrenden Beinamen den Namen eines russischen Schriftstellers des 
18. Jahrhunderts erhält.

Bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts werden bei den Südslawen Feofan Pro- 
kopovic, Kantemir, Lomonosov, Sumarokov, Karamzin, Derzavin usw. als die 
größten russischen Schriftsteller in eine Reihe mit Krylov und Pu skin gestellt.4) 
Lomonosov und Karamzin gelten als Ideal, dem die bulgarische Literatur nach­
eifern soll.6) Vergleichende Untersuchungen der bulgarischen Dichtung der ersten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts und der Literatur des russischen Klassizismus des 
18. Jahrhunderts werden den engen Zusammenhang zwischen beiden aufdecken. 
Sind jedoch die Anfänge der neuen bulgarischen Dichtung unmittelbar oder 
mittelbar mit der ,,пиитика4 ‘ der petrinischen Zeit verbunden, so ist ihre zweite 
Etappe wiederum unmittelbar oder durch Vermittlung der serbischen Poesie vom 
Vorbild des russischen Klassizismus geprägt. Der südslawische Klassizismus 
spiegelt die Achtung vor dem russischen Nachbarn wider. In den Vorstellungen der 
Bulgaren und Serben tritt  Rußland während des 18. und 19. Jahrhunderts immer 
stärker in den Vordergrund. Nicht zufällig werden viele Oden Rußland, seinen 
Dichtern und Denkern und einzelnen Vertretern der Aristokratie gewidmet. Der 
bereits erwähnte Schriftsteller Sican Nikolov betont in seiner „Похвала“ den 
slawischen Charakter der Bulgaren und spricht davon, daß alle slawischen Völker 
ihre „Entstehung“ und ihr „Wachstum“ Rußland zu danken haben.

4) Vgl. „Руска книжнина“, in: „Цариградски вѣстник“, 1848, Nr. 18; in einem Brief
Zahari Knjazeskis vom Jahre 1850.

6) Vgl. Mihail Kifalov im Vorwort zur bulgarischen Übersetzung des Buches von Venelin 
„О зародыше новой болгарской литературы“, 1842.

Wie in der russischen Literatur des 18. Jahrhunderts vertritt Musicki bei den 
Serben die Auffassung von den zwei Literatursprachen: der Kirchen- und der 
Volkssprache. Diese beiden Sprachen sind seiner Meinung nach „zwei Wege zu 
einem Ziel44. Die Sprache seiner eigenen Werke ist jedoch russisch-slawisch.

Der Sentimentalismus findet bei den Südslawen in den Kreisen der Kleinbürger, 
die in den Dörfern und Städten ansässig sind und die die größte Zahl der Leser 
jener Zeit darstellen, einen günstigen Boden für seine Entwicklung vor. Während 
der feudalistischen Unterdrückung durch die Türken finden diese Kreise im Senti­
mentalismus tiefes Mitgefühl für die Opfer der sozialen und nationalen Unter­
drückung, ein Mitgefühl, dessen sie selbst bedürfen. Sie sehen im Sentimentalismus 
einen Protest gegen die Herzlosigkeit der von Klassenvorurteilen erfüllten Herren­
schicht. Die das Schicksal solcher einfachen Menschen, wie sie es selbst sind, be­
handelnden Dramen wecken ihre tiefen und reinen Gefühle, die sie sich im patri­
archalischen Milieu unverdorben bewahrt haben. Diese Gefühle spiegeln sich in den 
Empfindungen der leidenden tugendhaften Helden wider. Ihre Vorhebe für Gefühls­
ergüsse verlangt nach tragischen Gestalten und erschütternden Episoden. Man er­
lebt das fremde, vom Dichter geschilderte Unglück so tief mit, daß die Tränen 
in Strömen fließen.



8 E. GEORGIEV

Der russische Sentimentahsmus hat für die Geschichte des bulgarischen Senti- 
mentahsmus und der bulgarischen erzählenden Prosa sowie des Prosastils über­
haupt eine außerordentliche Bedeutung. Das bulgarische Bürgertum entwickelt 
sich erst im 19. Jahrhundert, zu jener Zeit, als in Bulgarien die Prosaübersetzung 
weite Verbreitung findet. Unter den übersetzten Prosastoffen nehmen die Werke 
des russischen Sentimentalismus, vor allem die Romane und Erzählungen Karam­
zins, eine Vorrangstellung ein. Der russische Schriftsteller erhält jedoch bulgarische 
Züge, die den Leser um so mehr ergreifen. Karamzins ,,Бедная Лиза“ wird zur 
,,Сирота Цветана“ 6), seine ,,Наталья, боярская дочь“ wird zur ,,Невянка, 
болярска дъщеря“ 7). Die „Bulgarisierung“ Karamzins trägt nach den Worten 
Belinskijs dazu bei, die Regungen des Herzens und der Leidenschaften inmitten der 
gewöhnlichen, alltäglichen Lebensweise darzustellen. Gleichzeitig werden aber 
Karamzins Werke jener bulgarischen Literatur des 19. Jahrhunderts zur Seite ge­
stellt, die für Humanismus und für die Rechte der menschlichen Persönlichkeit ein­
tritt, für Rechte, die der bulgarische Leser jener Epoche so schmerzhaft vermißt. 
Die satirisch-entlarvende Richtung der russischen Literatur des 18. Jahrhunderts 
bleibt den frühen südslawischen Schriftstellern jener Epoche relativ unbekannt. 
Die Verbreitung dieser Richtung bleibt im wesentlichen den revolutionären 
Demokraten vorbehalten. Diese Schriftsteller gehören aber bereits einer späteren 
Zeit an, sie kennen sehr gut die russische Literatur und stehen unter dem Einfluß 
der großen russischen Schriftsteller des 19. Jahrhunderts.

e) Приказка, побългарена от Й. Груев, 1858.
7) Приказка, прекроена от г-на Стефана Захариева из Татар Пазарджик, а поправена 

от П. П. Славейков, 1867.

Ein satirischer Schriftsteller wie Fonvizin, der in seinen Komödien viele Laster 
der Gesellschaft, wie Unterdrückung, Ungleichheit und geistige Finsternis ent­
larvt, hinterläßt in der bulgarischen Literatur eine nachhaltige Wirkung, natür­
lich besonders im Schaffen der Dramatiker. Dazu kommt es jedoch erst relativ 
spät, und man darf dabei nicht übersehen, daß die bulgarische Dramatik erst 
spät entstanden ist. Fonvizins ,,Недоросль“ liegt einer der frühen bulgarischen 
Komödien von Todor Siskov zugrunde: ,,He ще може или глезен Мирчо.“ Der 
bulgarische Verfasser hat, wie er selbst erklärt, nicht die gesamte Komödie Fon­
vizins gekannt, sondern nur einzelne Teile, die in der damals populären Chresto­
mathie von Galachov veröffentlicht worden waren.

Für den bulgarischen Theaterbesucher und Leser ist die politische Richtung, 
die Fonvizins Komödie vertritt, höchst aktuell und wichtig. Sie deckt, nach 
den Worten von Maksim Gor’kij, die verderbliche Wirkung der Leibeigenschaft — 
und unter den damaligen Verhältnissen in Bulgarien : der Sklaverei — auf, die zu 
geistiger Vernichtung, Entartung und Zersetzung führt. Todor Siökov, der nach 
dem Vorbild des russischen Komödienschreibers des 18. Jahrhunderts arbeitet, 
paßt die Komödie der bulgarischen Wirklichkeit an und versucht, den handeln­
den Personen und ihren Beziehungen zueinander ein nationales Kolorit zu geben.



Russische und südslawische Literatur 9

Überhaupt bahnen in der bulgarischen Literatur die Werke Fonvizins den Weg 
der Entwicklung zum Realismus. Somit findet auch der frühe Realismus der 
russischen Literatur des 18. Jahrhunderts seinen Niederschlag in den südslawischen 
Literaturen.

In den letzten beiden Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts treten in der russischen 
Literatur immer stärker die Ideen und künstlerischen Prinzipien der Aufklärung 
in den Vordergrund, und zwar nicht einfach als Bildungsbestreben, sondern auch 
als ideologische Auseinandersetzung mit der Welt mittelalterlicher Finsternis und 
Knechtschaft. Eine große Zahl von Werken der obenerwähnten Strömungen, die 
auf die südslawischen Literaturen Einfluß ausübten, ist das Ergebnis des Ringens 
um Bildung und Aufklärung. Die Aufklärung hatte bei den Südslawen besondere 
Aufgaben zu erfüllen. Sowohl Dositej Obradovic bei den Serben als auch Sofronij 
Vracanski bei den Bulgaren traten für die Aufklärung ein ; der Kampf gegen feudale 
Unterjochung und finsteres Mittelalter drückt der gesamten südslawischen Wieder­
geburt im 18. und 19. Jahrhundert den Stempel auf.

Der für die serbische Aufklärung charakteristische Rationalismus tritt in der 
bulgarischen Aufklärungsliteratur nur im Schaffen Sofronij Vracanskis spürbar 
hervor. Während die russische Aufklärung besonders die bulgarische Aufklärung 
befruchtet, schöpft die serbische Aufklärung, die im Schaffen Obradovics ihren 
Gipfel erreicht, auch aus westeuropäischen Quellen.

Die südslawische Aufklärungsliteratur entlehnt verschiedene Ideen aus der 
griechischen, russischen und westeuropäischen Aufklärung. Der Einfluß der rus­
sischen Aufklärung erscheint in Bulgarien zeitlich nach dem griechischen und ser­
bischen ; dafür dauert er aber um so länger an, nämlich bis in die zweite Hälfte des 
19. Jahrhunderts. Während die Aufklärung in Bulgarien anfänglich alle pro­
gressiven Kräfte im Ringen um das politische Erwachen und im Streben nach 
Bildung vereinigt, zeichnen sich später zwei Entwicklungstendenzen ab, nämlich 
die revolutionäre Richtung und die der „friedlichen“ Aufklärer. Das Wirken der 
sogenannten „просветители“ (der „friedlichen“ Aufklärer) bedeutet oft ein 
Lossagen vom revolutionären Kampf. Die meisten von ihnen leben ausschließlich 
in dem Gedanken und in der Hoffnung, daß Bulgarien durch Rußland aus der 
schweren nationalen Knechtschaft befreit wird. Die Ideologen der Revolution 
hingegen schöpfen ihre Ideen aus den Werken der russischen revolutionären 
Demokraten und anderer großer russischer Schriftsteller des 19. Jahrhunderts. 
Die russische Aufklärung des 18. Jahrhunderts wirkt hauptsächlich bei den 
„просветители“ weiter.

Zusammenfassend können wir feststellen, daß die russische Literatur des 
18. Jahrhunderts trotz ihrer großen Rolle bei der Herausbildung und Entwick­
lung der verschiedenen Strömungen in den südslawischen Literaturen des 18. und 
19. Jahrhunderts diese nicht behindert, sondern ihnen geholfen hat, einen 
eigenen Weg zu finden, damit sie sich als selbständige nationale Literaturen 
entwickeln konnten.



S . WOLLMAN

Gattungen und Strömungen 
im slawischen Drama des 18. Jahrhunderts

Bei der Erforschung des slawischen Dramas im 18. Jahrhundert stößt man immer 
wieder auf die Frage der literarischen Strömungen jener Epoche. Untersucht man 
nun die literarischen Strömungen bei den Slawen im 18. Jahrhundert, so ist es 
notwendig, die konkreten Erscheinungen dieser Stömungen in einer oder mehreren 
literarischen Gattungen zu verfolgen, so z. B. in der dramatischen Dichtung, die 
sich von der übrigen Literatur deutlich unterscheidet und deren ausgesprochen 
sozial-historische Funktion eine wertvolle Hilfe für eine literarhistorische Be­
wertung ist. Die Erforschung der literarischen Strömungen in der Dramatik, 
genauer gesagt in den einzelnen dramatischen Gattungen bei den Slawen im 
18. Jahrhundert, stellt dem Forscher folgende Aufgaben:

1. Er muß sowohl das alte lebendige Repertoire des slawischen Theaters als 
auch das sich rasch entwickelnde aktuelle Schaffen berücksichtigen und diese 
beiden Bestandteile miteinander vergleichen.

2. Nur bei Berücksichtigung der verschiedenen Formen und der tragenden 
sozialen Kräfte des Dramas und des Theaters einer Epoche, vom höfischen Drama 
bis zum Schaffen des unterdrückten arbeitenden Volkes, ergibt sich ein richtiges 
Bild von den dramatischen Gattungen und den sich in ihnen widerspiegelnden 
literarischen Strömungen.

3. Die Strömungen im slawischen Drama des 18. Jahrhunderts stehen in 
engem Zusammenhang mit den Veränderungen, die sich innerhalb der verschie­
denen dramatischen Gattungen und auf der Theaterbühne volllzogen haben. Da­
her müssen wir die Entwicklung des nationalen Dramas und Theaters als einen 
wichtigen Faktor der Herausbildung der modernen bürgerlichen Nationen bei den 
Slawen, bei ihrer nationalen Wiedergeburt und Entwicklung ihrer Sprache und 
Literatur darstellen.

Zu Beginn des 18. Jahrhunderts hatten die Slawen bereits eine beträchtliche 
Anzahl von Theatern, an denen bestimmte, historisch entstandene dramatische 
Gattungen gepflegt wurden. In bezug auf das Repertoire und die Aufführungs­
technik entsprachen diese Bühnen dem Stand der gesellschaftlichen Entwicklung 
und den gegebenen historischen Umständen. Infolge der Okkupation des Balkans 
durch die Türken existierte bei den Südslawen vorwiegend ein archaisches Theater, 
dessen Träger das unterdrückte Volk war. In geographischer Hinsicht war dieses 
am meisten verbreitet und hatte in seinen religiösen Zeremonien eine gemein-



Gattungen und Strömungen im slawischen Drama des 18. Jahrhunderts 11

slawische Basis. Die Elemente des geistlichen Dramas waren freilich auf dem tü r­
kischen Balkan ohne größere Bedeutung, denn die griechische Orthodoxie stand 
dem Theater ablehnend gegenüber. Unter der politischen und geistigen Vorherr­
schaft Österreichs dehnte sich dieses archaische Theater auch auf Slowenien aus, 
jedoch mit dem Unterschied, daß dort wohl das Volksschaffen bewußt unterdrückt, 
aber andererseits im Zuge der Eindeutschung die Schul- und zum Teil auch die 
Wandertheater unterstützt wurden. Vom allgemeinen Verfall der Stadtrepubliken 
an der Adria wurden auch einstmals dalmatinische Theater erfaßt. Die Entwick­
lung des slawischen Dramas und Theaters mußte sich daher auf dem gesamten 
Balkan verspäten. Das slawische Theater hat im tschechisch-polnisch-ukrainisch­
russischen Gebiet seine Ausgangsbasis. Hier bestanden zu jener Zeit nicht nur enge 
Wechselbeziehungen jener slawischen Völker untereinander, sie eigneten sich auch 
viele kulturelle Schätze aus nichtslawischen Ländern an. Dadurch konnte in 
kurzer Zeit ein modernes nationales Repertoire geschaffen werden, das zum Auf­
blühen dieser Nationen, zu ihrer nationalen, sozialen und sprachlich-literarischen 
Wiedergeburt beitrug.

Wenn es einen grundlegenden Charakterzug in der literarischen Entwicklung der 
Slawen im 18. Jahrhundert gibt, so ist das offensichtlich der Prozeß der Wieder­
geburt, der je nach der unterschiedlichen historischen Situation in dieser Zeit be­
ginnt oder bereits seinen Höhepunkt erreicht. Damit ist natürlich die Frage der 
literarischen Strömungen im engeren Sinne nicht erschöpft. Die literarischen 
Strömungen stehen zur nationalen Wiedergeburt in bestimmter Beziehung, dienen 
ihr oder stehen zu ihr in einem Gegensatz. Der Begriff ,,nationale Wiedergeburt“ 
ist unmittelbar aus der historischen Entwicklung der slawischen Völker abgeleitet, 
die Begriffe Klassizismus, Sentimentalismus, Rokoko u. ä. hingegen sind aus 
fremden und mitunter historisch überholten Verhältnissen auf die slawische Welt 
übertragen worden. Ihnen wird bekanntlich in den nichtslawischen Literaturen 
ein recht unterschiedlicher Inhalt beigelegt.

Zur Erforschung der literarischen Strömungen auf dem Gebiet des dramatischen 
Genres muß man sowohl das traditionelle, aber noch lebendige Repertoire des 
slawischen Theaters als auch das sich schnell entwickelnde aktuelle Schaffen in 
Betracht ziehen, man muß also vom slawischen Drama und Theater an der Schwelle 
des 18. Jahrhunderts ausgehen und alle Veränderungen verfolgen. Eine gründ­
liche Analyse dieses Materials zeigt das komplizierte Gebäude der dramatischen 
Gattungen und Theaterbühnen, worin sich die historische Entwicklung der 
Feudalgesellschaft widerspiegelt.1 )

x) Vgl. darüber genauer meine Aufsätze ,,Situace slovanského dramatu a divadla na prahu 
XVIII. stoletf“ , in: ,,Slavia“ Jg. 29/1960, S. 65 — 75, und ,,Vÿvoj dramatického iänru 
V starych slovanskÿch literaturach“, in: Ôeskoslovenské pfednäsky pro IV. mezinarodnl 
sjezd slavistù v Moskvë, Prag 1958, S. 241—261; dort befindet sich auch ein Verzeich­
nis der wichtigsten Literatur zu diesem Thema.

2 Graßhoff/Lehmann



12 S . WOLLMAN

Dramatische Gattungen und Werke ganz unterschiedlichen Alters und Ur­
sprungs existierten damals nebeneinander. Das nnprovisierte Volkstheater, 
dessen Wurzeln bis in die heidnische Vorzeit zurückreichen, konnte sich weiterhin 
behaupten. Solche Brauchtumsspiele, wie das Hinaustragen der Morana, das 
Hahnenköpfen, die Reise der Könige u. ä. waren in verschiedenen örtlichen und 
nationalen Varianten weit verbreitet, sie bildeten einen Teil der Bräuche und Ge­
wohnheiten breiter Schichten des werktätigen Volkes bei den Slawen, und des­
halb hatten sie bedeutenden Anteil an der Formung der ästhetischen Anschau­
ungen und des künstlerischen Bewußtseins dieser Völker.2)

2) Aleksej Veselovskij, Старинный театр в Европе; Исторические очерки, Moskau 1870.
3) Lidovâ drama pobelohorskä, hg. von Josef Hrabäk, Prag 1951, S. 29f. und S. 233f.
4) V. D. Kuz’mina, Русский демократический театр XVIII века, Moskau 1958, 208 Seiten; 

vgl. meine Rezension in „Slavia“, Jg. 28/1959, S. 85 — 90.

Ebenfalls lebendig waren die christlichen Zeremonienspiele des Weihnachts- und 
Osterzyklus. Sie lebten in unterschiedlicher Form im Kirchenmilieu, im Schul­
theater, aber auch in eigener und sozial umwertender Darbietung durch Laien­
spieler und Volksbühnen fort, wie z. B. die tschechischen Belege berichten.3)

Auch bei den Ostslawen, wo die Tradition des kirchlichen Theaterspiels weniger 
entwickelt war, kannte man zumindest die Krippenspiele und auch solche dem 
Theater nahestehenden und als Schauspiel aufgefaßte christliche Zeremonien wie 
die Fußwaschung und das Eselreiten. Es ist sicher kein Zufall, daß der junge 
Peter I. und sein Gefolge diese kirchlichen Bräuche parodierten, indem sie auf 
grobe Weise ihren Spott an den Überbleibseln des Mittelalters ausließen. Man be­
gann die glänzenden Petersburger Karnevalsspiele zu veranstalten, in die sowohl 
westeuropäische Elemente als auch die Traditionen der russischen volkstümlichen 
Masljanica Eingang fanden. Diese großen Feste, an denen sich aus eigenem An­
trieb oder auf Befehl Peters I. die ganze Stadt beteiligte, waren schon zu Beginn 
des 18. Jahrhunderts eine nationale Schule des wachsenden Verständnisses und 
Interesses für das Theater, für den Forscher aber stellen sie ein klassisches Bei­
spiel für die verwickelten unterschiedlichen nationalen Klassen-, Genre- und Stil­
elemente dar. Man findet die einheimische Volkstradition und die abgewandelten 
Züge des italienischen Karnevals, die sich in der Mode des klassizistischen Hofes 
Ludwigs XIV. (und später in der höfischen Mode des Rokoko) sowie in den feier­
lichen barocken Elementen der Cäsarenspiele widerspiegeln. Der Zar, der Adel, das 
Volk in der Stadt und auf dem Lande nahmen daran teil. Wie soll man in diesem 
Falle die Frage nach dem Stil und der literarischen Richtung beantworten? Und 
doch darf man diese Volksbelustigung schon wegen ihrer großen sozialen Reich­
weite nicht übersehen.

Diese Vergnügungen, diese Art Schule durchliefen auch die Akteure des rus­
sischen Balagans und des russischen demokratischen Theaters im 18. Jahrhundert, 
auf dessen Bedeutung erst vor kurzem ausdrücklich hingewiesen wurde.4) Aber auch



Gattungen und Strömungen im slawischen Drama des 18. Jahrhunderts 13

der Direktor des öffentlichen russischen Theaters, A. P. Sumarokov, der führende 
Dramatiker des russischen Klassizismus, machte diese Lehrzeit durch. Er bildete 
sich nicht nur an der Lektüre ausländischer Klassizisten, sondern auch durch 
seine Besuche des volkstümlichen oder überwiegend volkstümlichen Zrehsce nm 
die Mitte des Jahrhunderts — ähnlich wie andere führende Dramatiker und Schrift­
steller jener Zeit, von denen ein großer Teil mit der demokratischen Opposition 
um Panin verbunden war. Hier muß man auch die Erklärung für die Eigenheit und 
Lebensfreude des russischen Klassizismus suchen, der keineswegs eine primitive 
und ziemlich verspätete Übertragung ausländischer Vorbilder darstellt.

Die verbreitetste dramatische Gattung bei den Slawen im 18. Jahrhundert war 
wohl das Intermedium (ein kurzer Dialog, ein Einakter und eine kurze Posse). Es 
wurde sowohl vom Schultheater (mitunter ganz gegen die Absicht des Schulleiters) 
als auch von Wandertheatern und von volkstümlichen Laien- sowie Berufs­
künstlern gepflegt. Für den Träger des Dramas und Theaters, für das werktätige 
Volk, war diese kleine literarische Gattung das wirksamste Mittel, in satirischer 
Form gegen den degenerierten adligen Herrn (Herr und Diener), gegen die Kirche 
(Intermedien über Popen und Mönche) usw. aufzutreten. Auch im Intermedium 
verbanden sich freilich unterschiedliche und auf den ersten Blick gegensätzliche 
Traditionen. Der einheimische Volkshumor, vor allem der unterdrückten gesell­
schaftlichen Schichten, benutzte und übernahm für deren ideologische Bedürfnisse 
solche fertigen Gestalten und dramatischen Sujets, wie sie in der in Italien ent­
standenen und bald darauf international verbreiteten Commedia dell’arte gepflegt 
wurden (Harlekin, Dottore, Pantalone sowie die dort gängigen Intrigen). Man über­
nahm auch den deutschen Hanswurst, den die sogenannten englischen Schau­
spieler international bekannt machten, die alte Posse vom Quacksalber und schließ­
lich Sammlungen aus der volkstümlichen europäischen Anekdotenliteratur (so 
z. B. knüpfen einige russische Intermedien an polnische ,,zarty“ an, uns ist auch 
die Dramatisierung einer kleinen Erzählung aus den ,,Gesta Romanorum“ bekannt 
usw.).

Die Intermedien sind für unser Thema besonders deshalb wichtig, weil bei ver­
schiedenen slawischen Völkern in erster Linie aus ihnen im 18. Jahrhundert die 
an Umfang größere Komödie hervorging. Die sowjetische Forscherin V. D. Kuz’­
mina erbrachte u. a. einen besonders überzeugenden Beweis für die Entwicklung 
dieses Genres am Beispiel der ,,Gajerhochzeit“ , einer Volkskomödie, die schon in 
der Titelgestalt des Gajer, also des ostslawischen Verwandten des Harlekins und 
Hanswurstes, ihre Abstammung vom Intermedium verrät.

Die Tradition der älteren komischen Gattungen, besonders der improvisierten 
Posse, lebte übrigens bis ins 18. Jahrhundert auch auf den deutschen und öster­
reichischen Bühnen fort. Durch die Verwirklichung der Ansichten Gottscheds durch 
Friederike Neuber, der Direktorin eines Wandertheaters, das auch in Petersburg 
gastierte, wurden die Hanswurstszenen demonstrativ entfernt, während Josef 
Kurz-Bernardon noch in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts versucht, die

2*



14 S. WOLLMAN

Improvisation zu pflegen* und noch Brunian zugleich Interpret des Hanswurstes 
und Theaterreformator ist.5) Es bedurfte dieser Bemerkung, weil diese traditionellen 
und sehr populären dramatischen Gattungen begreiflicherweise ihr eigenes, histo­
risch stabiles Kolorit behielten und sich nicht in die neuen literarischen Gattungen 
einfügten, sondern neben ihnen weiterlebten und auf die Massen einwirkten. In 
dieser Hinsicht überdauerten sie sogar alle literarischen Strömungen, vor allem 
auf dem Gebiet des neuen Singspiels, das die erwähnten traditionellen dramatischen 
Konflikte der alten Posse und des Intermediums übernahm, wie z. B. den Streit 
des Landmanns mit seinem Herrn u. ä.

5) Vojtech Kristian Blahnik, Svëtové dëjiny divadla, Prag 1929, S. 484—489 pass.

Im slawischen Theater des 18. Jahrhunderts spielten die historischen und pseudo­
historischen Schauspiele über biblische, antike, mythologische und nationale 
historische Themen eine große Rolle. Sie wurden besonders vom katholischen 
Schultheater gepflegt. In Rußland wurden sie erstmalig am Hoftheater des Zaren 
aufgeführt, und das griechisch-orthodoxe Schultheater verbreitete sie weiter. 
Das ist nicht nur für die Entwicklung des russischen Provinztheaters außer­
ordentlich wichtig, sondern auch für die Erneuerung des südslawischen Theaters, 
wohin Kozacinski dieses Repertoire übertrug. Im slawischen Westen und auch 
bei den Slowinzen erwarben sich die Wandertheater an der Vorführung dieser ab­
gewandelten Schauspiele große Verdienste. Sie pflegten diese Schauspiele be­
sonders in Form der sogenannten Haupt- und Staatsaktionen. Zu diesem Typ 
zählen auch einige Schauspiele des Hof theaters unter dem Zaren Aleksej Michaj- 
lovic und der späteren Hofbühnen. Diese Gattung dringt auch in das Puppen­
theater ein, das mitunter sogar Anspruch auf Glaubwürdigkeit erhebende blut­
rünstige Stücke parodiert, wie noch einige Stücke aus dem Repertoire von Matej 
Kopeckÿ zeigen. Auch Ritterspiele, ein wichtiger Bestandteil des tschechischen 
Repertoires der Wiedergeburt gegen Ende des 19. Jahrhunderts, hängen genetisch 
und typologisch mit diesem literarischen Genre zusammen, das im Prozeß der 
Herausbildung des modernen Nationaltheaters durch das nationale historische 
Drama und das historisch-politische Schauspiel ersetzt wird.

Auf die Entwicklung des slawischen Dramas und Theaters im 18. Jahrhundert 
wirkten die Oper und andere Arten des Singspiels nachhaltig ein. Die Oper be­
nötigt für ihre Zwecke spezielle Theatergebäude, die dem Theater nicht nur einen 
bestimmten äußeren Rahmen gaben, sondern die auch feste szenische Bedingungen 
mit sich brachten. Oper, Singspiel, Vaudeville und Melodrama gelangten in die 
slawischen Länder. Sie gehen bekanntlich auf sowohl künstlerisch als auch sozial 
höchst unterschiedliche nichtslawische Quellen zurück. Sie treten hier nach 
einem gewissen Zögern, oder besser gesagt, nach einer bestimmten Übergangszeit 
in fruchtbare Beziehungen zu den nationalen geistigen und künstlerischen Tradi­
tionen. Da die Singspiele ursprünglich nur auf den prächtigen Bühnen der Fürsten 
und des Adels auf geführt wurden und so dem Volk der Zutritt verwehrt blieb,



Gattungen und Strömungen im slawischen Drama des 18. Jahrhunderts 15

bürgerten sie sich nur langsam in das slawische Theaterleben ein. Auch hier kam 
es bereits zu einer Verschmelzung mit den einheimischen Traditionen und Ver­
hältnissen. Zu Beginn des 18. Jahrhunderts greift in die Entwicklung der euro­
päischen Oper die K ulturtat der polnischen Königinwitwe Maria Kazimira ein. 
Diese Verehrerin der Theaterkunst errichtete für sich in Rom ein Theater und 
stellte an dessen Spitze einen der Begründer der modernen Oper: Alessandro 
Scarlatti, der hier neun seiner besten Werke inszenierte.6) In den zwanziger Jahren 
teilten sich am sächsisch-polnischen Hof in Dresden Italiener und Polen bereits in 
die bedeutendsten Plätze im Operntheater, und der hervorragende tschechische 
Dirigent und Komponist Jan  Dismas Zelenka wirkte ebenfalls dort. Bei der Krö­
nung Karls VI. zum böhmischen König 1723 wird in Prag Zelenkas Oper über den 
heiligen Vaclav, ,,Unter dem Ölzweig des Friedens und der Tugend“ 7), gespielt. 
Thema und Titel zeigen auf den ersten Blick die enge Verbundenheit mit einer 
humanistischen Ideologie im barocken Gewände des Slawentums.

e) Stanislaw Windakiewicz, Teatr polski przed powstaniem sceny narodowej, Krakau
1921, S. 56f.

7) Väclav Jan Sykora, Jan Dismas Zelenka, in: Slavnâ minulost ceské hudby, Kapitoly 
z dëjin ôeské hudby, Prag 1959, S. 9 — 12.

Im Zusammenhang mit den literarischen Strömungen, Richtungen und Stilen 
kann in diesem Falle nicht einfach nur von einer literarischen Äußerung des musi­
kalisch-literarischen Barocks die Rede sein (in reiner Form hat der literarische 
Barock kaum existiert), wir hätten jedoch bestimmte Gründe dafür, von einem 
barocken Klassizismus zu sprechen. Diesem Begriff dürfte dann vielleicht auch 
eine Reihe von Schauspielen der ersten russischen Hofbühnen zuzurechnen sein, 
von denen das älteste, das ,,Артаксерксово действо“ , in der Auswahl des Stoffes 
barock-pompös ist, sich jedoch um einen klassizistisch einheitlichen Stil und Auf­
bau bemüht, die aufgeklärte Monarchie verherrlicht und sich durch hohen Ideen­
gehalt und seine stark rhetorische Tendenz auszeichnet. Es würden hierher vermut­
lich gleichermaßen einige Schuldramen bis zu jenem feierlichen serbischen Schau­
spiel über den Tod Uros’s V. gehören. Mit dem rationalistischen und aufklärerischen 
Klassizismus lassen sich derartige Werke kaum in Zusammanhang bringen, weit 
weniger als die Tragikomödie ,, Владимир“ von Prokopovic, die den aufklärerisch­
reformatorischen Zielen Peters des Großen dient, die aber andrerseits mit ihren 
Wurzeln und der gesamten geistigen Bildung ihres Autors tief im älteren Boden 
des humanistisch-barocken Denkens verhaftet ist.

Den ,,reinen“ Klassizismus, streng nach den französischen Normen von Boileau, 
wird man bei den Slawen auf dem Gebiet der dramatischen Gattungen schwerlich 
finden. Diesen Charakter hatten nur einige Epigonenwerke und mehr oder weniger 
freie Paraphrasen klassizistischer Vorbilder, die jedoch für den Stand z. B. des 
russischen oder polnischen dramatischen Schaffens nicht typisch sind, weil sie 
nur auf eine Klasse der Gesellschaft orientiert sind.



16 S . WOLLMAN

Das Schaffen der russischen Dramatiker in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts 
trägt ein ganz anderes Gesicht: Ihre besten Werke stehen in Verbindung m it der 
politischen Opposition, die der Selbstherrschaft das Ideal des aufgeklärten Absolutis­
mus gegenüberstellt und bereits fortschrittlich-demokratische Ideen vertritt. Hier 
könnte man im besten Falle von einer typologischen Analogie zum oppositionell 
gefärbten französischen Klassizismus sprechen. Von der in feste Regeln einge­
schnürten klassizistischen Poetik bleiben nur der kompositionelle Rahmen der 
drei dramatischen Einheiten und einige weitere schematische Aspekte übrig, wie 
z. B. der Ehrbegriff und die Verherrlichung der Kardinaltugenden, die Pflichten 
des Bürgers und bestimmte sprachlich-stilistische Prinzipien. Bei der Betrachtung 
dieser Werke im allgemeinen wird jedoch offensichtlich, daß diese der spezifische 
Ausdruck einer unterschiedlichen historischen und künstlerischen Situation sind, 
und daß schon deshalb zu ihrer Charakterisierung nicht die bloße Bezeichnung 
Klassizismus genügt, sondern diese immer ergänzt und erläutert werden muß.

Auch mit dem Terminus eines modifizierten Klassizismus bleibt die Charakterisie­
rung des slawischen Dramas nur unzulänglich. In jüngster Zeit behandelte F. Vo- 
dicka auf der Prager Konferenz über die Literatur des 18. Jahrhunderts die Früh­
periode des tschechischen Dramas und Theaters der Wiedergeburt und das Ver­
hältnis der Schauspiele in der Bouda zum Josefinismus. Er vertrat die Ansicht, 
daß das Repertoire dieses Theaters, das übrigens auch von Josef II. selbst be­
sucht wurde, eine Verherrlichung des Josefinismus sei. Hier besäßen wir zumindest 
im Drama und Theater eine ideologische Erscheinungsform des aufgeklärten Ab­
solutismus, wenn wir schon keinen tschechischen Klassizismus auf dem Gebiet des 
Dramas als eine konsolidierte und verbreitete Richtung auf zu weisen haben. In der 
Diskussion wies jedoch Mukarovsky darauf hin, daß für eine nähere Wesens­
bestimmung der Bouda die dort vorhandene unmittelbare Verbindung zwischen 
dem Theater und dem Volke von entscheidender Bedeutung ist, da das Publikum 
aus dem Volke direkten Einfluß auf sie ausübte. K. Krejci fügte hinzu, daß die uns 
überlieferten Texte der Bouda (namentlich der gedruckte Stëpân Fedynger) von 
einem offensichtlichen Radikalismus ihres Repertoires zeugen, und zwar besonders 
wegen ihrer offenen Sympathien für die Bauernrebellen. Krejci hob auch die starke 
typologische polnische Parallele hervor : das Boguslawski-Theater in der Zeit des 
vierjährigen Sejms und der Koéciuszko-Revolution.8)

Derartig direkte Verbindungen mit der Bewegung der breiten Masse sucht man 
im klassizistischen und sentimentalistischen Theater und Drama vergebens. Bei 
den Slawen sind diese Verbindungen im 18. und zu Beginn des 19. Jahrhunderts 
deshalb so stark, weil hier das Theater nicht nur ein wichtiges Instrum ent der 
sprachlich-literarischen Wiedergeburt darstellt, sondern auch ein entscheidender

3) Opis zvukového zäznamu z konference о poëâtcfch obrozenf nàrodù stredni a vÿchodni 
Еѵтору V literaturäch XVIII. stoleti (vom 2. bis 4. November 1959 in Prag), im Slo- 
vanskÿ ustav ÖSAV.



Gattungen und Strömungen im slawischen Drama des 18. Jahrhunderts 17

Faktor im nationalen und sozialen Befreiungskampf war. So entstand z. B. eine 
ganz spezifische Gattung von Rebellen-, Räuber- und Heiduckendramen. Diese 
Gattung war sowohl für das ideologisch-politische als auch für das künstlerische 
Profil des slawischen Dramas und Theaters jener Zeit von maßgeblicher Bedeutung. 
Sie läßt sich allerdings in keine der traditionellen europäischen Kategorien litera­
rischer Strömungen oder Richtungen eingliedern.

Im Rebellen- und Räuberdrama, denken wir nun an die tschechischen Schau­
spiele in der Bouda, an das mündliche verbreitete russische Volksstück „Лодка“ 
oder an die späteren südslawischen Heiduckenspiele, sind die verschiedenen 
Schichten des Dritten Standes der entscheidende soziale Faktor. Der Dritte Stand 
stellte nicht nur einen bedeutenden Teil des aktiven Publikums, sondern brachte 
auch zahlreiche Dramatiker und Schauspieler hervor.

Daher ist die Erforschung aller auf die Entwicklung des Dramas und Theaters 
ein wirkenden sozialen Kräfte, also sowohl die höfischen Theater der herrschenden 
Klasse als auch das Schaffen des unterdrückten werktätigen Volkes, von größter 
Wichtigkeit für eine richtige Darstellung der dramatischen Gattungen wie auch 
der auf sie einwirkenden literarischen Strömungen. Es trifft gewiß zu, daß die 
herrschenden Klassen im 18. Jahrhundert auch in den slawischen Gebieten, be­
sonders in Rußland, Polen und Böhmen, eine reichhaltige und bedeutende drama­
tische Kunst sowie auch zahlreiche Theater geschaffen haben. Die herrschenden 
Klassen aber, die eng mit dem überlebten Feudalismus verbunden und von den 
übrigen Volksschichten mehr oder weniger losgelöst waren, bildeten als Publikum 
nur eine unbedeutende Minderheit. Ein großer Teil dieser Aufführungen fand des­
halb wegen der klassenbedingten Isolierung der adligen Minderheit gar keine 
große Verbreitung.

Höchstens innerhalb der privilegierten Klasse kann man von literarischen 
Strömungen und Richtungen des dramatischen Schaffens, von einer ,,Dramatik 
der Richtungen und Strömungen“ sprechen. Für die übrigen sozialen Schichtungen 
der Dramatik würde weit eher gelten, daß sich hier noch eine „Dramatik des Gen­
res“ fortsetzt, wenn wir mutatis mutandis die Terminologie einiger sowjetischer 
Literarhistoriker an wenden, die vorschlagen, die ältere russische Literatur bis zu 
einem bestimmten Zeitabschnitt als Literatur des Genres aufzufassen und erst für 
die darauf folgende Zeit von der Literatur der Richtungen zu sprechen.9) Die sowje­
tischen Forscher sehen nämlich die Dynamik der literarischen Entwicklung in der 
Kiever Rus’ im Nebeneinander und Wechsel der literarischen Gattungen und ver­
treten die Ansicht, daß erst später, etwa vom 17. Jahrhundert an, für diesen 
Prozeß die Auseinandersetzung und der Wechsel der literarischen Strömungen 
und Richtungen Bedeutung gewinnt. Die Erforschung der dramatischen Gattung

9) Vgl. Slavomfr Wollman, Porada о staroruské literature v Leningradë г. 1957, ,,Slavia“ 
27/1958, S. 517 — 520; ich verweise besonders auf die dort angeführten Referate von 
I. P. Eremin und D. S. Lichaöev.



18 S . WOLLMAN

verschiebt allerdings diese vorgeschlagene Abgrenzung bis tief in das 18. Jah r­
hundert und korrigiert die bisherigen Auffassungen; denn auch in Rußland be­
stand noch im 18. Jahrhundert das überlebte System der dramatischen Gattungen 
neben den gewöhnlich angeführten literarischen Richtungen, deren Dynamik 
lediglich auf das dramatische Schaffen in den höchsten sozialen Schichten be­
grenzt ist.

Es genügt nicht, nur von einer privilegierten Minderheit zu sprechen, man muß 
sich tatsächlich ihren geringen Umfang vergegenwärtigen. In der Bevölkerung 
Böhmens gab es z. B. um die Mitte des 18. Jahrhunderts nur 0,1% Adlige und 
0,5% Geistliche. Auch Bürger, Beamte und Angehörige gewisser Zwischen­
schichten, die mit  der herrschenden Klasse verbunden waren, machten nur etwa 
11% aus. Die übrigen 88% der Bevölkerung bildeten die Leibeigenen.10) Schon 
deshalb ist es undenkbar, die Kultur dieser unbedeutenden Minderheit für die 
Nationalkultur bzw. deren Drama für das Nationaldrama jener Zeit auszugeben.

10) J. A. Rieger, Materialien zur Statistik von Böhmen, 1793, III, S. 557; VI, 105, und 
Frantiäek Kutnar, Sociälne myälenkovä tvâfnost obrozenského lidu, Prag 1948, S. 48; 
vgl. bei Kopeckÿ, Nâstin dëjin ëeského divadla, II. Doba „Temna“, Prag 1953.

Das wäre auch deshalb nicht richtig, weil gerade in Böhmen die herrschende 
Klasse im Zeitalter der Entstehung der modernen bürgerlichen Nationen am aller­
wenigsten einen nationalen Charakter trug. Soweit sie sich um die Wiedergeburt 
verdient machte, ist das keineswegs der gesamten Klasse zugute zu halten, sondern 
das Verdienst solcher Persönlichkeiten, die über die Grenzen und das historische 
Schicksal ihrer Klasse hinaus wuchsen, oder der sich anschließenden Intelligenz, 
die entweder aus dem Volke selbst hervorging oder den Weg zu ilim fand (z. B. 
durch das Interesse am mündlichen Volksschaffen, am Volkstheater, an der Arbeit 
und an den Sitten und Gebräuchen).

Schließlich wäre es auch nicht richtig, unsere Vorstellung vom Nationaldrama 
dieser Zeit vorwiegend auf das künstlerische Schaffen der herrschenden Klassen 
zu beschränken. Die breiten Volksmassen waren auf diesem Gebiet keineswegs 
stumm und untätig, wie das Quellenmaterial bezeugt, das sich bis heute trotz un­
günstiger sozialer Verhältnisse innerhalb der niederen Schichten und trotz seiner 
teilweise mündlichen Überlieferung erhalten hat.

Dem komplizierten System dramatischer Gattungen bei den Slawen im 18. Jah r­
hundert entsprach ein nicht weniger vielfältiges System von Theaterbühnen 
mit verschiedenartigen sozialen Elementen : die künstlerischen Zirkel des einfachen 
Volkes, die bürgerlich-städtische Laienbühne, Schul- und Kirchenvereinstheater, 
Schülervereinigungen, wandernde Truppen, Schauspiel- und Opernbühnen an den 
Fürsten- und Adelssitzen mit eigenen und Gastensembles und schließlich das 
professionelle Theater. Auch das ist für die Beurteilung der literarischen Strö­
mungen im dramatischen Schaffen bei einem vollständigen Querschnitt durch die 
damalige Gesellschaft von Bedeutung.



Gattungen und Strömungen im slawischen Drama des 18. Jahrhunderts 19

Das Laienkunstschaffen des werktätigen Volkes, besonders auf dem Lande, war 
der wichtigste Repräsentant einer ununterbrochenen Tradition des Dramas und 
Theaters in der Nationalsprache. Aber auch dieses verschloß sich nicht den Ein­
flüssen von außen. In der Sphäre der volkskünstlerischen Betätigung entstanden zu 
einer bestimmten Zeit dramatische Formen rituellen und bräuchlichen Charakters. 
Die nach und nach übernommenen und umgestalteten Weihnachts- und Oster­
spiele wurden nicht nur als Bereicherung des Genres aufgefaßt, sondern stellten in 
gewissem Sinne auch eine neue Richtung dar, die auf das übrige volkstümliche 
Repertoire ein wirkte. Hier wurde auch die mittelalterliche Posse gepflegt, die u. a. 
die volkstümlichen Spaßmacher und Skomorochen verbreiteten und deren Züge 
ebenfalls organisch im Volksschaffen auf gegangen sind. Noch offensichtlicher ist 
das später bei den Intermedien oder bei den umgestalteten historischen Dramen 
sowie bei den Haupt- und Staatsaktionen der Puppenspieler aus dem Volke. Die 
Spiele mit der Doktor Faust-Thematik machen bei ihnen eine ganze Epoche aus. 
Jede Aneignung eines neuen Genres spiegelt sich im gesamten Volksschaffen, wenn 
nicht als ,,Richtung“ , dann als eine ,,neue Mode“ wider. Aber das Volkskunst­
schaffen selbst bleibt in der ganzen Entwicklung bis ins 18. Jahrhundert hinein 
produktiv, es nimmt teil an der Herausbildung neuer Gattungen und bringt diese 
selbst hervor (Petruska, Jasielki, die Rybaltov-Komödie, das bürgerliche Drama). 
Die neu geschaffenen oder übernommenen und umgestalteten Gattungen schichten 
sich teils übereinander, teils existieren sie nebeneinander, so daß das Repertoire 
des volkstümlichen Theaters im 18. Jahrhundert recht bunt ist. Das entspricht 
auch ganz der Dynamik der sogenannten ,,Genreliteratur“ .

Wenn wir im 18. Jahrhundert vom Standpunkt der literarischen Richtungen 
für das Gebiet des Volkstheaters eine Dominante nennen müßten, würden wir 
am ehesten von einer sozialen und national-revolutionären Richtung sprechen, 
die sich in Rebellen- und Räuberdramen sowie im scharf satirischen Intermedium 
ausdrückt, soweit diese am volkstümlichen Theater gespielt wurden.

Das Intermedium war auch unter den Laien- und Bürgertheatern der Bauern, 
Handwerker und Volksschullehrer weit verbreitet; es wurde von den beim 
Volke beliebten Gauklern auf den Märkten und von Laien- oder Berufsensembles 
auf der städtischen Bühne gespielt. Wenn damit auch die Richtung nicht völlig 
umrissen ist, so doch wenigstens die charakteristische Dominante dieser Zeit, 
und zwar für einige Bühnentypen, für einige Veranstalter von Theaterauffüh­
rungen, die einander entsprachen und im Verlauf des 18. Jahrhunderts auf dem 
Gebiet des Dramas und Theaters die ästhetischen Bedürfnisse der großen Mehr­
heit der slawischen Bevölkerung befriedigten. Wir kommen wiederum zu der 
Feststellung, daß es schwierig ist, von literarischen Richtungen in dem Sinne zu 
sprechen, wie der Literaturhistoriker und -theoretiker diese gewöhnlich versteht, 
und daß es sich hier nicht um eine bekannte Strömung oder Richtung handelt, 
die auf der Grundlage von analogem Material oder im Sinne einer genormten 
Poetik aufgefaßt wurde.



20 S . WOLLMAN

Man kann diesem Material nicht ohne weiteres den Stempel von vornherein 
gegebener Kategorien bestimmter literarischer Richtungen auf drücken. Die lite­
rarischen Richtungen sind aus dem Material selbst abzuleiten, ungeachtet der 
Apriori-Kategorie. Verhältnismäßig breite Schichten der slawischen Bevölkerung 
besuchten auch die öffentlichen Vorstellungen des geistlichen Schultheaters, 
einen Teil der Aufführungen von Wandertheatern und eimger öffentlicher Berufs­
theater (z. B. in Petersburg, Moskau, Warschau, Prag und Lubljana). In diesen 
Theatern kamen im Verlauf des 18. Jahrhunderts neben dem übrigen sehr viel­
seitigen Repertoire viele Schauspiele mit historischer Thematik zur Aufführung. 
Es wurden Stücke über Themen aus dem Alten Testament gespielt (wie z. B. 
über Esther usw.), Abenteuerstücke aus der Geschichte östlicher Völker (Die 
Geschichte über Tamerlan u. a.), dramatisierte historische Stoffe (besonders in 
Anlehnung an Shakespeare und andere Engländer) und schließlich Schauspiele, 
die ihren Stoff aus der nationalen Vergangenheit und Sagenwelt schöpften. Sie 
wurden anfangs namentlich in Rußland mit einer gewissen klassizistischen Färbung 
geschrieben, wovon bereits die Rede war; besonders ausgeprägt ist das z. B. bei 
Sumarokov. Aber das Hauptbestreben, die nationale Geschichte mit ihren ruhm­
reichen und tragischen Begebenheiten dramatisch zu gestalten, das Streben um die 
Schaffung eines nationalen historischen Dramas ging über die Grenzen des Klassizis­
mus und über seine Rolle in der literarischen historischen Entwicklung weit hinaus. 
Ein Vergleich dieser Werke mit dem Schaffen des nichtslawischen Westens würde 
uns bis in die Vorromantik führen. Das war eine nationale pädagogische und auf­
klärerische Strömung, die das Drama und Theater in den Prozeß der Nationwer- 
dung bei den Slawen einbezog und selbst zu einer nationalen Errungenschaft wurde. 
Hierher gehören auch einige russische Schauspiele aus der Zeit Sumarokovs, das 
Schauspiel über Bogdan Chmelnickij des Ukrainers Trofimovic, in Polen die zwei­
fache Bearbeitung der Gestalt des Warnenczik durch Rzewuski und Niemcewicz, 
bei den Tschechen Thâms Bfetislav a Jitka, bei den Südslawen mit historisch 
bedingter Verspätung (erst in den zwanziger Jahren des 19. Jahrhunderts) der 
Tod Uros V. von Stefanovic und die Tragödie der Obilic von Milutinovic usw.

All diese Tatsachen, gleichgültig, ob man von ausgeprägten Strömungen und 
Richtungen spricht oder nur bestimmte Dominanten im Rahmen der Entwick­
lung des dramatischen Genres feststellt, hängen mit der Umgestaltung des tradi­
tionellen Systems der dramatischen Gattungen und Theaterbühnen zusammen, 
die in den verschiedenen slawischen Ländern im 18. Jahrhundert vonstatten 
ging oder zumindest doch einsetzte und die in ein neues, den Bedürfnissen der 
modernen Nationen entsprechendes System von dramatischen Gattungen und 
Theaterbühnen überging und schließlich zur Schaffung des Nationaldramas und 
Theaters führte. Auf dieser Grundlage konnten nach und nach die Meisterwerke 
von Puäkin, Mickiewicz, Tyl usw. entstehen.

Das 18. Jahrhundert war vor allem die Zeit einer großen und grundlegenden 
Umgestaltung der gesamten Struktur der Dramatik und des Theaters. Die unter-



Gattungen und Strömungen im slawischen Drama des 18. Jahrhunderts 21

schiedlichen und verschieden alten Elemente sowie die aus anderen Literaturen 
übernommenen und auf eigene Weise verarbeiteten Anregungen existierten in 
dieser Zeit nebeneinander, und zwar, was die Übernahme ausländischer Einflüsse 
betrifft, auch unter veränderten und abweichenden historischen und literarischen 
Bedingungen sowie unter jenen wirksamen Einwirkungen, unter denen sie in 
ihrer ursprünglichen Heimat entstanden waren (ein Beweis dafür ist vor allem 
der Klassizismus). Deshalb ist die Frage der literarischen Strömungen auf dem 
Gebiet des slawischen Dramas äußerst kompliziert.



J. L OTMAN

Die Entwicklung des Romans 
in der russischen Literatur des 18. Jahrhunderts

In der Entwicklungsgeschichte der russischen Literatur des 18. Jahrhunderts 
zeichnet sich deutlich die Entstehung zweier Grundtypen von Romanen ab : die 
„hohe“ Gattung des Staatsromans und die „niedere“ des sogenannten Schelmen­
romans.

Der Staatsroman, der die Grundsätze der rationalistischen Ästhetik verkörpert, 
verfolgte ebenso wie die klassizistische Tragödie hohe staatspolitische Ziele. 
Inhaltlich ist der Roman der Suche nach der zumeist politischen Gerechtigkeit ge­
widmet. Sein Hauptheld, gewöhnlich der künftige Monarch, gerät m it verschie­
denen Regierungsformen und politischen Systemen in Konflikt, die sich in den 
Gestalten von Herrschern und Würdenträgern fiktiver Staaten verkörpern. Der 
ideale Weggenosse des Helden, die Personifikation der abstrakten Vernunft, 
fällt sein Urteil über die verschiedenen Regierungen. Die gesamte Handlung voll­
zieht sich in der Sphäre der Ideen, alle auf tretenden Personen sind personifizierte 
Konzeptionen, die außerhalb der realen historisch-sozialen Bedingungen und 
eines konkreten Milieus existieren. Die Umwelt des Helden, meist dem Arsenal 
der antiken Literatur entliehen, ist literarisch von vornherein festgelegt. Die Ein­
beziehung des archäologisch-konkreten Materials, im Sinne des „wissenschaft- 
lichen“ Romans von Barthélemy, hätte die abstrakte Symbolik des Staatsromans 
zerstört. Auf diese Besonderheit des politischen Romans hat schon Karamzin 
hingewiesen, als er schrieb: ,,Кто не знает Телемака Гомерова и Телемака 
Фенелонова? Кто не чувствовал великой разности между ними? Возьми 
какого-нибудь пастуха — Швейцарского или Русского, все равно, одень его 
в Греческое платье и назови его сыном Царя Итакского : Он будет к Гомерову 
Телемаку, нежели чадо Фенелонова воображения, которое есть не что иное, 
как идеальный образ царевича французского, ведомого не Греческой Минер­
вою, а французскою философиею.“ 1)

Die ästhetische Konzeption des Staatsromans verlangte auch eine besondere 
Komposition: Soweit sich das Sujet aus einer Kette von Einzelepisoden zusam­
mensetzt, verwendet es kompositorisch meist die Form der Reisebeschreibung.

Den Autor interessiert allein die „ideologische“ Seite im spezifisch rationali­
stischen Sinne des Wortes, die sich dann im Stil des Werkes widerspiegelt. Zu

Ч Московский журнал, 1791, Teil 1, H. 1, S. 99.



Der russische Aufklärungsroman 23

den Merkmalen des „politischen“ Romans gehört die Isoliertheit des Helden vom 
täglichen Leben, man vermißt eine Gestaltung des Milieus, Ort und Zeit der Hand­
lung bleiben völlig unverbindlich, der Gebrauch geographischer Bezeichnungen 
ist willkürlich von der Antike übernommen. Den pseudoantiken Namen der Hel­
den entspricht eine Undifferenziertheit der Charaktere.

Diese Merkmale des Staatsromans entsprechen den allgemeinen Prinzipien 
des Klassizismus und treffen zum Teil auch auf die anderen „hohen“ Gattungen 
der Epoche wie z. B. die Epopöe und die Tragödie zu.

Es sei auf die spezifische Auslegung des im Mittelpunkt dieses Romantyps 
stehenden „politischen“ Problems hingewiesen. Selbst der Begriff Politik erhält 
einen besonderen, in erster Linie moralischen Inhalt. Hier ist die Politik nicht mehr 
die Wissenschaft von der staatlichen Struktur der menschlichen Gesellschaft, 
sondern von den Wechselbeziehungen zwischen Leidenschaften und Vernunft, 
zwischen der Ethik des Herrschers und der des Volkes. Die Gesetze, die das poli­
tische Gesicht des Staates gestalten, treten in moralischem Gewand auf.

Wir müssen den Staatsroman auch vom allegorischen Roman der Freimaurer 
unterscheiden, weil bei diesem die Reise des Helden lediglich der Verkörperung 
der Leidenschaften des „inneren“ Menschen dient und die ganze Erzählung nur 
dazu da ist, durch das System der Gestalten die inneren Erlebnisse des Menschen 
aufzudecken. Die „Geographie“ und die handelnden Gestalten des Staatsromans 
sind in dem Maße objektiv und real, wie für die Rationalisten die allgemeinen ab­
strakten Ideen „realer“ sind als die Zufälligkeiten der konkreten Wirklichkeit.

Die Reisebeschreibung als prosaisches Genre kommt nicht nur im Sentimenta- 
lismus vor. Die Reise des Helden als kompositorisches Bindeglied einzelner Epi­
soden findet sich bereits im Ritterroman des Mittelalters und taucht dann wieder 
in anderer Gestalt, z. B. im Schelmenroman, auf. Hier interessiert vor allem die 
Frage nach den spezifischen Formen der literarischen Reisebeschreibung in der 
Prosa des ausgehenden 18. und des beginnenden 19. Jahrhunderts.

Die klassischen Beispiele für den Staatsroman waren die dem russischen Leser 
wohlbekannten „Abenteuer des Telemach“ von Fénelon, „der weltbekannte 
Telemach“ , wie man diesen Roman in der petrinischen Epoche nannte. Andere 
Beispiele dieses Genres waren die „Argenis“ in der Übersetzung Trediakovskijs, 
F. Èmins „Путешествие Фемистокла“ , M. Scerbatovs „Путешествие в землю 
Офирскую“ sowie die frühen Romane M. Cheraskovs usw.

Der typische Staatsroman rationalistischer Prägung ging von der für die Kunst 
des Klassizismus typischen Vorstellung aus, wonach dem Menschen „göttliche“ 
Vernunft und niedrige egoistische Leidenschaften eigen sind. Der Platz des Helden 
in der Hierarchie der handelnden Gestalten entsprach dem Grad der Unterord­
nung der Leidenschaften unter die Vernunft. Da der Staat als Verteidiger des 
allgemeinen Wohls gedacht, das Allgemeinwohl gleichbedeutend neben die Ver­
nunft gestellt und dem persönlichen Egoismus des einzelnen als abträglich er­
klärt wurde, mußte die Staatsführung den „vernünftigsten“ Adligen obliegen,



24 J. L OTMAN

während das Volk als „Sklave der Leidenschaften44 nur Objekt der Führung sein 
konnte. Somit ist der Herrscher, der nicht der Vernunft folgt, sondern den Leiden­
schaften erliegt, ein Tyrann und seines Standes nicht würdig.

Diese Theorie entsprach den Klasseninteressen des Adelsstaates. Sie recht­
fertigte die Unterdrückung der Volksmassen als notwendige Niederhaltung der 
„Egoisten“ um des allgemeinen Wohls willen und erklärte die Herrschaft der 
Adligen als Sieg der Selbstaufopferung einer kleinen Zahl Aufgeklärter, die dem 
persönlichen Glück entsagen, um dem Staat zu nützen.2)

Durch eine geringfügige Verlagerung des Akzents konnte diese Theorie eine 
neue Gestalt annehmen und zur ideologischen Waffe des demokratischen Denkens 
in einem frühen Stadium seiner Entwicklung werden.

Die den russischen Schriftsteller des 18. Jahrhunderts umgebende Wirklich­
keit hatte wenig mit dem idealen Reich der Vernunft gemein. Obwohl die Staats­
theorie der Rationalisten die Herrschaft des Absolutismus im ganzen, in abstracta 
rechtfertigte, konnte sie zur Grundlage einer Kritik an der wirklich existierenden 
Staatsordnung werden. Wenn man dabei auch der Wirklichkeit vorwarf, sich 
vom Ideal des Adelsstaates entfernt zu haben, die Berechtigung des Adelsstaates 
selbst aber noch nicht in Zweifel stellte, sondern nur davon sprach, daß sich ein 
bestimmter Monarch nicht seiner hohen Stellung entsprechend verhalte, so war 
das doch für das wachsende, dem Adel feindliche Lager ein großer Schritt voran. 
Ohne den Grundgedanken anzuzweifeln, daß der ideale Adelsstaat ein Instrument 
des Allgemeinwohls, der absolute Monarch der gekrönte Diener der Gesellschaft 
ist, begann der Dichter, diese Gesellschaftsordnung und diesen Monarchen zu 
kritisieren, und begründete damit die Tradition der Kritik an der Gesellschaft 
durch die schöne Literatur. Nicht zufällig spielte in der Geschichte der russischen 
Literatur des 18. Jahrhunderts die Satire „на лицо“ eine so große Rolle, denn sie 
beruhte auf der Vorstellung, daß die wirklichen Vertreter des Staates, auch die 
Zaren, nicht mit dem theoretischen Ideal vom Monarchen, Staatsmann und 
Würdenträger übereinstimmen.

Es muß auf eine weitere Besonderheit hingewiesen werden: Der Staatsroman 
steht, obwohl er eine Prosagattung ist, in Wechselbeziehung zur klassizistischen 
Epopöe. Neben ideologisch-sujetmäßigen Gemeinsamkeiten weist er auch eine 
formale Verwandtschaft mit der Epopöe auf. Er ist ebenfalls heroisch, schließt 
Elemente der Phantastik nicht aus, ignoriert völlig ein ,,charakteristisches4‘ 
Milieu und bevorzugt einen häufigen Wechsel der Bilder, Reisen usw. Wie 
die klassizistische Epopöe verwirft er im Sujet überflüssige Verwicklungen 
und übertrieben viele „wunderbare“ Episoden, wie sie dem phantastischen 
Ritterroman des Mittelalters und dem „Ritterepos“ des Barockzeitalters eigen 
sind.

“) Eine eingehende Analyse der Staatstheorie des Klassizismus siehe in dem Buch von 
G. A. Gukovskij, Очерки по истории русской литературы XVIII века, Moskau 1936.



Der russische Aufklärungsroman 25

Man kann auch die stilistische Ähnlichkeit beider Gattungen nicht übersehen. 
Der Staatsroman tendierte zum hohen, „edlen“ Stil, er näherte sich zeitweilig 
sogar der rhythmischen Prosa (Cheraskov). Es ist bemerkenswert, daß schon 
Fénelon diese Seite seines Werkes ,,Die Abenteuer des Telemach“ hervorhob, 
das von Trediakovskij kennzeichnenderweise in eine „Тилемахида“ verwandelt 
wurde.

Wir wollen aber auch die Unterschiede zeigen. In der Epopöe ist, der Natur 
ihres Genres entsprechend, wenig Raum für Kritik und Utopie ; sie vermag daher 
nur in geringerem Umfang politische Doktrinen zum Ausdruck zu bringen. Es 
ist kein Zufall, daß der Staatsroman die Leser des 18. Jahrhunderts viel mehr an­
zog. Der Staatsroman, der die Wirklichkeit mit ihren vielen Erscheinungsformen 
unbeachtet ließ, hat eine rationalistische Konzeption des Lebens entwickelt, 
die in erster Linie eine staatspolitische, also eine politische ist. In diesem Sinne 
bildete er einen direkten Gegensatz zum Schelmenroman.

Der russische Schelmenroman entstand im 17. Jahrhundert, als sich eine vom 
ideologischen und stilistischen Einfluß der kirchlichen Kultur unabhängige Litera­
tur herauszubilden begann. Er stellte der Idee des Leidens auf Erden und der 
Seligkeit im Jenseits das Streben nach irdischem und materiellem Glück in greif­
baren, zugleich aber auch primitivsten Formen entgegen. Der Held der mittel­
alterlichen Literatur war passiv, mit ihm trieben äußere Mächte ihr Spiel, die ihn 
zuweilen willkürlich zu tugendhaften oder bösen Handlungen an trieben. Ver­
zicht auf eigenen Willen, Unterordnung unter die Macht der Tradition, unter 
die Autorität der Eltern, der Kirche und des Staates — alles das galt als Tugend.

Die Reaktion der Literatur auf den mittelalterlichen Asketismus, die solche 
Werke wie ,,Фрол Скобеев“ hervorbrachte, war die Rechtfertigung des Strebens 
nach irdischem Glück, die Lobpreisung der Aktivität. Im Bewußtsein des mittel­
alterlichen Schriftstellers bildeten das irdische und das himmlische Leben ein 
Ganzes, verbunden durch die Einheit der religiösen Vorstellungen. Konkrete E r­
scheinungen des irdischen Lebens galten als vergänglich. Alles Materielle — Opfer 
der Vergänglichkeit — tra t in den Hintergrund und hinter dem ewigen und un­
vergänglichen geistigen Gehalt zurück. Die empirische Vielfalt der wirklichen 
Welt galt nur als Schatten eines immateriellen Jenseits. Dementsprechend unter­
drückten solche summarischen ideologischen Begriffe wie Kirche, Gewohnheit, 
Staat die lebendige Realität der menschlichen Persönlichkeit.

In  der russischen ,,Posad“-Literatur des 17. Jahrhunderts, in der die Gestalt 
des russischen ,,picaro“ ihren Vorläufer hat, wurde die Befreiung vom Joch der 
kirchlichen Moral vor allem als Befreiung der menschlichen Persönlichkeit von 
der Macht der abstrakten Ideen aufgefaßt. Die vom Joche der toten Dogmen be­
freite Persönlichkeit entdeckte in ihrer Umgebung unzählige Quellen des Glücks, 
des Vergnügens und der Freude und sich selbst als sprudelnde Quelle der Energie. 
Der Empirismus im Bewußtsein des ,,Posad“-Bewohners, des Händlers und Bür­
gers des 17. Jahrhunderts, der keine abstrakten Normen anerkannte, führte zu



26 J. L OTMAN

eigenartigen Erscheinungen: Die Autoren, die die kirchliche Moral der persön­
lichen Aufopferung abschüttelten, stellten an deren Stelle die Interessen des 
einzelnen Menschen; und an die Stelle des kirchlichen Ideals vom Leiden auf 
Erden, von der Unterwerfung der Persönlichkeit unter die Herrschaft einer 
Abstraktion setzte die Literatur den Gedanken vom Kampf um das irdische Glück 
und die Absage von jeglicher Abstraktion. Als Abstraktion aber wurde nicht 
nur die kirchliche Moral, sondern auch jeder Gedanke an die Moral gewertet. 
Der Held strebt nach irdischem Glück, für ihn existiert überhaupt nicht die Frage 
nach der Unzulässigkeit der dazu gebrauchten Mittel.

In  ,,Фрол Скобеев“ schätzen Leser und Autor die Gewandtheit, Findigkeit, 
Schlagfertigkeit und Vitalität des Titelhelden. In ihrem Bewußtsein taucht nicht 
die Frage nach der moralischen Einschätzung seiner Handlungen auf. Der Triumph 
Frol Skobeevs, T at’jana Sutulovas oder des Zechers, der ins Paradies gelangt und 
geschickt beweist, daß die Heiligen alle Säufer, Ehebrecher und Meineidige sind, 
ruft beim Verfasser nicht die geringsten moralischen Bedenken hervor. Der Held, 
der keine kirchliche Moral und anderen sittlichen Prinzipien kennt, ist bereit, 
im Lebenskampf jedes Mittel anzu wenden. Der Autor verurteilt ihn nicht. Der 
Held Öulkovs, der Student Neoch, begeht nicht nur höchst zweifelhafte Hand­
lungen, sondern erklärt auch unverblümt, er schrecke vor nichts zurück: ,,Я 
человек такой, из которого вы все сделать можете, что только похотите; я 
могу быть самой нежной Адонид, проворной Меркурий и искусный стряпчей; 
буду за вашими делами ходить с таким усердием, как будто за собствен­
ными.“ 3)

3) M. Culkov, Пересмешник, или Славенские сказки, 3. Auf!., 1789, Teil 3, S. 177.
4) Похождения Жиль-Блаза де-Сантилланы, описанные г. Лесажем, а переведенные 

Василием Тепловым, St. Petersburg 1768, Teil 3, S. 1—2.

Diese Weltauffassung hat einer der Helden der ,,Похождения Ж иль-Блаза“ 
in folgende Worte gekleidet: ,,Я столько же готов сделать доброе дело, как и 
худое.“ 4)

Die Helden, die selbst Opfer fremder Amoralität sind, die betrogen und bestoh­
len werden, empfinden das als unvermeidbar und glauben demnach, daß mora­
lische Kriterien im Lebenskampf nicht anwendbar sind.

In dem Maße, wie der Held des Schelmenromans zusammen m it der kirchlichen 
Moral die ganze Last allgemeiner ethisch-politischer Vorstellungen über Bord 
warf, zerfiel für ihn die Gesellschaft in eine Reihe durch nichts miteinander ver­
bundener menschlicher Einzelwesen, die alle nur ein Ziel verfolgen: sinnliches 
Erleben. Wenn im ,,Фрол Скобеев“ der Gauner noch von einfältigen und recht 
naiven Leuten umgeben ist, etwa vom Typ des alten Ordyn-Nascokin oder des 
Bojaren Lovcikov, die mit Bestürzung die erfolgreiche ,,Gaunerei“ des Helden 
betrachten, so mißt der Räuber später seine Kräfte an seinesgleichen. Der Autor 
ist davon überzeugt, daß der Kampf um materielle Güter das einzige reale Binde-



Der russische Aufklärungsroman 27

glied zwischen den Menschen ist. Spricht der Held aber von irgendwelchen 
höheren Regungen, die sich nicht auf sinnliche Liebe, Essen und Streben nach 
Reichtum zurückführen lassen, so wollte der Autor einen Heuchler darstellen, 
der seine Begierden hinter nicht existierenden ethischen Normen, meist religiösen, 
verbirgt.

Im Zusammenhang damit steht der eigenartige „Realismus“ in der Prosa dieser 
Art — der Hang zur Gestaltung der empirischen Wirklichkeit. Hier kann der Autor 
seine Fähigkeit zu klarer Beobachtung der einzelnen Tatsachen und Erscheinun­
gen, zu ihrer genauen Reproduktion in allen Details zeigen, eine Kunst, die der 
mittelalterlichen Literatur unbekannt war. •

Anderseits fehlt ihm jedoch jegliche Konzeption von der menschlichen Gesell­
schaft und dem menschlichen Charakter : Fremden Ansichten stellt er nicht seine 
eigenen gegenüber, sondern eine Apologie der empirischen Praxis. Damit steht 
auch das Bemühen der Autoren im Zusammenhang, ihren Erzählungen durch kon­
krete historische Ereignisse und genaue Angabe des Ortes der Handlung einen 
betont dokumentarischen Charakter zu verleihen. Das kommt zum Beispiel 
darin zum Ausdruck, daß in der бытовая повесть die Namen historischer Gestal­
ten auf tauchen, z. B. der Bojar Sein, Ordyn-Nascokin u. a. Will also der Leser 
an einem Sujet Interesse finden, so muß er zunächst die Realität des Geschehens 
glauben. Die бытовая повесть des 17. Jahrhunderts — eine Art Novelle aus dem 
Alltagsleben — diente als Material für den Schelmenroman des 18. Jahrhunderts, 
der mit ihr durch einige gemeinsame Züge verbunden ist, aber doch eine besondere 
Erscheinung darstellt. Der Autor, der den gesellschaftsfeindlichen Egoismus als 
hervorstechende Eigenschaft des Menschen ansieht und nicht daran glaubt, daß 
abstrakte Ideen die sinnlichen Regungen bezwingen könnten, mißt der Literatur 
keine belehrende Funktion bei. Er verzichtet darauf, seine satirischen Skizzen 
und Milieuschilderungen mit moralischen Urteilen zu belasten und lehnt es ent­
schieden ab, den Leser „zu belehren“ , ihm irgendwelche Ideen zu vermitteln. 
Dies führt dazu, daß Öulkovs Satire und seine Auffassung vom Lachen als künst­
lerisches Mittel einen grundsätzlich anderen Charakter haben als bei Novikov. 
Tm Vorwort zu seinem „Пересмешник“ stellt der Verfasser programmatisch 
fest: „В сей книге важности и нравоучения очень мало или совсем нет. Она 
неудобна, как мне кажется, исправить грубые нравы; опять же нет в ней и 
того, чем оные умножить; и так, оставив сие обое, будет она полезным препро­
вождением скучного времени ... Человек, как сказывают, животное смешное 
и смеющееся, пересмехающее и пересмехающееся: ибо все мы подвержены 
смеху и все смеемся над другими.“ 5) ... „Я довольно читывал романов, кото­
рые глупых людей исправляют и делают дураками.“ 6)
5) Пересмешник, Teil 1, „Предуведомление“ , S. 2 und 3. — Die Absage an den Moralis- 

mus zwang dazu, die unterhaltsame Rolle der Literatur zu unterstreichen, was aber zu 
einer selbst Öulkov unangenehmen Annäherung an die Prosa des Ritterromanes führte.

e ) Ebd., S. 29.

3 GraßhofT/Lehmann



28 J. LOTMAN

Der Schelmenroman des 18. Jahrhunderts unterscheidet sich in einem wesent­
lichen Zug von der Schelmenno veile des 17. Jahrhunderts. Der Schelmenroman 
ist durch Zusammenfassung mehrerer Novellen entstanden und hat auch ins 
Russische übersetzte Erzählungen sowie Volksmärchen in sich auf genommen; 
er wurde durch das Beispiel des westeuropäischen Schelmenromans vom Typ 
des spanischen („Lazarillo de Tormes“ , der „Gaunerin Justina“ oder des „Erz­
schelms“ von Quevedo), des ,,Gil Blas“ oder der „Moll Flanders“ beeinflußt.

Die dem Schelmenroman genetisch vorausgehende Novelle umfaßt die Schilde­
rung eines oder mehrerer, jedoch miteinander eng verbundener Abenteuer. Ein 
weiterer Charakterzug des Schelmenromans ist die endlose Reihe von Spitz­
buben; eine Episode löst die andere ab und, wenn der Schelm in der Novelle immer 
der Überlegene ist, weil er es mit weniger geschickten Leuten zu tun hat, so 
geht dem glücklichen Ende im Roman eine Vielzahl von Ereignissen voraus, die 
m itunter dem Ruhm des Helden Abbruch tun. So hat er es m itunter mit Betrügern 
zu tun, die noch gerissener sind als er, er wird das Opfer von Gewalt und List 
und stürzt von den Gipfeln gesellschaftlicher Erfolge in die Tiefe.

Auf den ersten Blick scheint es so, als ob der rein quantitative Unterschied 
in der Komposition (eine kleine oder große Anzahl von Episoden) den inneren 
ideologisch-künstlerischen Gehalt verdeckt.

Die Schelmennovelle war erfüllt vom Triumph der Initiative über die Passi­
vität, vom Glauben an die gesetzmäßige Niederlage schwacher, nicht anpassungs­
fähiger Charaktere.

Der Schelmenroman wurde erheblich später geschrieben. Die wechselnden 
Erfolge und Niederlagen seines Helden verraten eine völlig andere Weltanschau­
ung des Dichters. Die Welt wird als soziales Chaos auf gefaßt, als Zusammenbal­
lung von Menschen, die durch keinerlei gemeinsame Interessen miteinander ver­
bunden sind. Die Initiative der aktiven Persönlichkeit stößt bei jedem Schritt 
auf das Bestreben anderer nicht weniger tatkräftiger Individuen. Die Welt wird 
nicht durch die energische Willenskraft des Menschen, sondern vom blinden Zu­
fall gelenkt. Der Zufall wiederum ist das Resultat des Aufeinanderprallens zahl­
loser menschlicher Bestrebungen, die von keiner gesellschaftlichen Vernunft 
gesteuert werden und jeden Schritt des Menschen hemmen. Der Held ist nicht 
allein Angreifer, sondern auch Verteidiger: Er muß sich unendlich vieler Kniffe 
und Listen bedienen, um den Gaunereien anderer Menschen zu entgehen, die 
ihm materiellen Besitz entreißen wollen. Es ist kennzeichnend, daß das Geld, 
in den Augen der Verfasser von „Фрол Скобеев“ und „Карп Сутулов“ noch 
Haupttriebkraft des Lebens und entscheidendes Gut, im Schelmenroman des 
17. Jahrhunderts immer öfter verurteilt wird.

Einige Forscher meinen, „Чулков откровенно склоняется перед властью 
денег“ .7) In Wirklichkeit ist die Frage aber komplizierter: In der Macht des 
Geldes wie auch in dem Streben nach Geld sieht Öulkov noch eine andere Seite : 
„Человек при получении множества богатства всякое порочное нахальство



Der russische Aufklärungsroman 29

сделать в состоянии.“ 8) Vom Helden seines „Пересмешник“ wird gesagt: 
„Хотя и говорила часто совесть, но светлая монета делала ей всегда затме­
ние.“ 9) Man kann wohl schwerlich in den Worten öulkovs über das Geld Begei­
sterung entdecken.10)

7) G.A. Gukovskij, Русская литература XVIII в., Moskau 1939, S. 227. Vgl. A. V. Zapa- 
dov, Журнал M. Д.Чулкова „Ито и сио“ и его литературное окружение, Сб. „XVIII 
век“ , Bd. 2, Moskau-Leningrad 1940, S. 98 — 100.

8) Пересмешник, Teil 4, S. 216.
9) Ebd., Teil 1, S. 77.

10) Vgl. ebd., Teil 3, S. 196.

Dank der Fülle von Episoden und der Breite der Intrigen, die die Helden aller 
gesellschaftlichen Sphären verbindet, erhält der Roman epischen Charakter. 
Der Empirismus des Verfassers sowie dessen Ablehnung jeglichen theoretischen 
Denkens bekommen einen besonderen theoretischen Aspekt.

Durch die Zerstörung der religiösen und abstrakten rationalistischen ethischen 
Anschauungen, durch die Betonung des Rechts der Menschen auf persönliches 
Glück und durch die Schilderung eines umfassenden Bildes vom realen Lebens­
kampf bereitete der Schelmenroman den Realismus der Aufklärung vor, der in 
der russischen Prosa im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts in Erscheinung trat.

Als der philosophische Roman der Aufklärer auf kam, wandte sich der „empiri­
sche“ Roman in Ablehnung von Theorie und theoretischem Denken mit der 
Moral „Der Mensch ist des Menschen Feind“ gegen die aufklärerischen Theorien. 
Während die Aufklärung die These von einer angeborenen guten und durch seine 
soziale Lage bestimmten Natur des Menschen vertrat und die Gesellschaft für 
die Einengung der Entfaltungsmöglichkeiten der menschlichen Persönlichkeit 
verantwortlich machte, verkündete der Schelmenroman den angeborenen Egois­
mus und die Feindschaft der Menschen untereinander. Die Aufklärer kämpften 
für eine „natürliche“ Gesellschaftsordnung, der Schelmenroman aber wollte 
glauben machen, daß die bestehende Gesellschaftsordnung die einzig mögliche 
sei.

Der Schelmenroman war in starkem Maße Spiegelbild der Weltanschauung 
der erwachenden demokratischen Massen. Er tra t jedoch nur für die Rechte der 
Persönlichkeit innerhalb einer ungerechten Gesellschaftsordnung ein. Als die 
Demokratie mit der Idee der sozialen Befreiung hervortrat, erwies er sich als 
ideologisch unreif und rückständig. Der „empirische“ Schriftsteller, der still­
schweigend voraussetzte, daß das Übel in der menschlichen Gesellschaft ewig 
ist, wurde im Augenblick des kompromißlosen antifeudalen Kampfes zum Gegner 
aufklärerischer Ideen, obwohl auch er die feudalistische Ordnung ablehnte.

Es ist charakteristisch, daß in den achtziger Jahren des 18. Jahrhunderts, 
in der Blütezeit des „Aufklärungsromans“ in Rußland, das Interesse des Lesers 
an Schelmenromanen schwindet. •

3*



30 J. LOTMAN

Die neue Etappe in der Entwicklung der russischen Prosa wird durch den phi­
losophischen Aufklärungsroman gekennzeichnet. Deshalb soll hier, wenn auch 
nur kurz, etwas über die Aufklärungsideologie im allgemeinen gesagt und die 
Frage behandelt werden, wann in Rußland jene Ideen auf tauchen, die man ge­
wöhnlich als ,,Aufklärung“ bezeichnet.

In den letzten Jahren hat sich die Tendenz bemerkbar gemacht, diesen Begriff 
in immer weiterem Sinne zu gebrauchen. Er wird auch auf Personen angewandt, 
die an die Vernunft glaubten und die kirchliche Dogmatik ablehnten, auf Persön­
lichkeiten, die sich für die Aufklärung des Volkes einsetzten, auf Gegner der Guts­
besitzerwillkür usw. Man muß befürchten, daß dieser Terminus schließlich seinen 
historisch-konkreten Inhalt verliert. Wir wollen daher den Begriff Aufklärung im 
engeren Sinne gebrauchen. Marx und Engels verwenden diesen Terminus wieder­
holt für jene kämpferische, ihrem sozialen Wesen nach bürgerliche Ideologie, 
die in der vorrevolutionären Epoche entstanden war und zur unmittelbaren 
theoretischen Grundlage für die folgende, schon revolutionäre, Entwicklungs­
etappe wurde. Die Aufklärer waren selbst keine Revolutionäre, aber theoretisch 
bedeuteten ihre Auffassungen eine Verurteilung der Feudalordnung und berei­
teten insofern auch die Revolution ideologisch vor. Marx schrieb am 25. März 
1868 in einem Brief an Engels über die Attacken ,,gegen die Französische Revolu­
tion und die mit ihr verbundene Aufklärung“ 11), womit er die unlösliche Ver­
bindung beider Begriffe unterstreicht. In der „Entwicklung des Sozialismus von 
der Utopie zur Wissenschaft“ nannte Engels die Aufklärer „große Männer“ , 
die „in Frankreich die Köpfe für die kommende Revolution klärten“ .12) Also 
sind die Aufklärer die „Vorbereiter der Revolution“ .

п ) К. Marx und F. Engels, Ausgewählte Briefe, Berlin 1953, S. 233.
12) K. Marx und F. Engels, Ausgewählte Schriften, Bd. II, Berlin 1952, S. 107.

Wenn Lenin von den Aufklärern spricht, meint auch er die Ideologen der kämp­
ferischen antifeudalen Klassen, allerdings, wie er sich ausdrückt, mit der „ent­
sprechenden Brechung durch das Prisma der russischen Verhältnisse“ , also des 
leibeigenen Bauerntums. In Anbetracht der Wichtigkeit dieser Leninschen Formu­
lierung bringen wir sie vollständig. Lenin schrieb: „По характеру воззрений 
Скалдина можно назвать буржуа — просветителем. Его взгляды чрезвычайно 
напоминают взгляды экономистов XVIII века (разумеется, с соответственным 
преломлением их через призму русских), и общий „просветительский“ ха­
рактер „наследства“ 60-х годов выражен им достаточно ярко. Как и боль­
шинство литературных представителей 60-х годов, Скалдин одушевлен 
горячей враждой к крепостному праву и всем его порождениям в экономи­
ческой, социальной и юридической области. Это первая характеристика 
„просветителя“ . Вторая характерная черта, общая всем русским просве­
тителям, — горячая защита просвещения, самоуправления, свободы, евро­
пейских форм жизни и вообще всесторонней европеизации России. Наконец,



Der russische Aufklärungsroman 31

третья характерная черта „просветителя“ это — отстаивание интересов народ­
ных масс, главным образом, крестьян (которые еще не были вполне освобож­
дены или только освобождались в эпоху просветителей), искренняя вера в 
то, что отмена крепостного права и его остатков принесет за собой всеобщее 
благосостояние, и искреннее желание содействовать этому.“ 13)

13) V. I. Lenin, Сочинения, Bd. 2, S. 472.
“ ) A. N. Radiäöev, Полное собрание сочинений, Bd. I, Moskau-Leningrad 1938, S. 215.
15) Ebd., S. 191.

Somit negiert die aufklärerische Ideologie den Feudalismus als System, sie geht 
von der Idee der natürlichen Gleichheit und dem angeborenen Streben der Men­
schen zum Guten und ihrem Recht auf irdisches Glück aus. Diese Ideen verschmol­
zen zu einem einheitlichen ideologischen System, in dem Soziologie, Philosophie, 
Ethik und Politik sowie die ästhetischen Anschauungen einander organisch er­
gänzten und zum Kampf gegen die gewaltsame Einengung der menschlichen 
Persönlichkeit und gegen die soziale Ungleichheit auf rief en.

Die gegen den Feudalismus gerichtete Ideologie der Aufklärer basierte auf der 
Vorstellung von der Existenz einer bestimmten, ein für allemal naturgegebenen 
Eigenart des Menschen. Dabei wurden als „natürliche“ Eigenschaften des Men­
schen seine Neigung zum Guten, sein Streben nach Glück, das Recht auf Frei­
heit und Besitz aus persönlicher Arbeit verstanden: „Человек — существо сво­
бодное, поелику одарено умом, разумом и свободною волею“, „свобода его 
состоит в избрании лучшего“ , „сие лучшее познает он и избирает посредством 
разума, постигает пособием ума и стремится всегда к прекрасному, величест­
венному, высокому.“ 14)

Daraus ergab sich eine Ablehnung der Theorie von den angeborenen Eigen­
schaften und die Einsicht, daß der Mensch von seinem Milieu geformt wird : „Чело­
век рождается ни добр, ни зол. Утверждая противное того и другого, надлежит 
утверждать врожденные понятия, небытие коих доказано с очевидностью. 
Следственно злодеяния не суть природны человеку; следственно люди зави­
сят от обстоятельств, в коих они находятся.“ 15)

Daraus zog man den Schluß, daß die Feudalgesellschaft Quelle des Bösen und 
als solche „unnatürlich“ ist und alles Menschliche „entstellt“ . Die Unterdrückung 
wurde nicht als ungerecht, als eine Folge der Habgier der Ausbeuter aufgefaßt, 
sondern als Ergebnis eines mangelhaften Verstehens der Grundlagen des mensch­
lichen Zusammenlebens. Eine wesentliche Seite der aufklärerischen Weltanschau­
ung ist der Materialismus, und zwar in jener spezifischen Form, die im 18. Jah r­
hundert entstand und für die gesamte vormarxistische materialistische Philosophie 
charakteristisch ist. Marx selbst hat auf den Zusammenhang zwischen der sensuali­
stischen Gnoseologie der Materialisten des 18. Jahrhunderts und den Forderungen 
nach Befreiung des Menschen von den Fesseln des Feudalismus hingewiesen. Auf 
der Grundlage der materialistischen Philosophie entwickelte sich auch die Idee



32 J. LOTMAN

von der nationalen Souveränität und die Ethik des ,,vernünftigen Egoismus“ , 
die beide für die Aufklärung kennzeichnend sind. Schon die Rationalisten der 
vorausgegangenen Epoche haben als Streiter für Vernunft und Wissenschaft, 
als Ideologen des adligen Absolutismus die Auseinandersetzung mit der religiösen 
Weltanschauung begonnen. Das ist für die Geschichte des gesellschaftlichen Den­
kens in Rußland von Wichtigkeit. Sie stellten zwar noch nicht die Frage nach der 
Beseitigung der Feudalordnung, sie idealisierten sogar den Absolutismus. Aber sie 
erhofften im stillen eine Lösung der sozialen Konflikte innerhalb dieser Ordnung 
und forderten deren ,,Läuterung“ durch die Vernunft. So mußten die Aufklärer, 
die das Werk der Rationalisten des 17. und beginnenden 18. Jahrhunderts fort­
setzten, zugleich auch gegen ihre Vorgänger kämpfen und deren Ideologie über­
winden. Marx hat die Kompliziertheit der Wechselbeziehungen dieser beiden 
Etappen klar erkannt. Obgleich er festgestellt hat, daß der französische Materia­
lismus seine ,,Herkunft unmittelbar von Descartes“ ableitet16), erklärt er in der 
gleichen Arbeit: ,,Die französische Aufklärung des 18. Jahrhunderts und insbeson­
dere der französische Materialismus waren eine Kampfansage sowohl gegen die 
bestehenden politischen Verhältnisse, die herrschende Religion und Theologie, 
als auch gegen die Metaphysik des 17. Jahrhunderts; also gegen jede Metaphysik 
überhaupt, und im besonderen gegen die Metaphysik des Descartes, Malebranche, 
Spinoza und Leibniz“ Weiter wird in der „Heiligen Familie“ darin erinnert, daß 
,,die Metaphysik des 17. Jahrhunderts von der französischen Aufklärung, ins­
besondere von dem französischen Materialismus des 18. Jahrhunderts zerschlagen 
worden ist“ .17)

In Rußland treten die Aufklärer in dem Augenblick auf den Plan, als die bürger­
lich-demokratische Ideologie zu einem geschlossenen System mit eigener politi­
scher Theorie, Philosophie, Soziologie und Ästhetik wird, d. h. also im letzten 
Drittel des 18. Jahrhunderts.

Die Aufklärung hat als eine besondere Form des gesellschaftlichen Bewußtseins 
auch eine neue Form der Prosa, ein großes Genre, hervorgebracht: den philo­
sophischen Roman des 18. Jahrhunderts. Wir trennen dieses Genre von den ihm 
vorausgegangenen Gattungen, dem Staats- oder ,,rationalistischen“ und dem 
Schelmen- oder „empirischen“ Roman.

Das aufklärerische Denken des 18. Jahrhunderts ging von der Gegenüber­
stellung einer ursprünglichen „natürlichen“ Ordnung und einer zur Zeit existieren­
den Ordnung aus. Dazu sagt Rousseau: „Der Mensch wird frei geboren, indessen 
liegt er überall in Ketten.“ 18) „Vorurteile, Autorität, Notwendigkeit, Gewohnheit, 
alle sozialen Einrichtungen, die auf ihm lasten, erdrücken in ihm die Natur . . 19)

16) K. Marx, F. Engels, Die Heilige Familie, Berlin 1953, S. 253 — 254.
1T) Ebd.
l s ) J. J . Rousseau, Über den Gesellschaftsvertrag, Leipzig o. J., S. 3.
1Э) Ders., Emil oder über die Erziehung, Leipzig o. J ., S. 52 und 53.



Der russische Aufklärungsroman 33

Die Kritik blieb nicht nur eine Kritik an der Gegenwart, sondern die Gegenwart 
wurde mit einer ewigen, ursprünglichen und wahren Ordnung konfrontiert, die 
sowohl Ausgangspunkt als auch Endziel der menschlichen Geschichte ist. Rousseaus 
Anschauungen, hier als besonders charakteristisches Beispiel gewählt, sind für das 
demokratische Bewußtsein des 18. Jahrhunderts kennzeichnend. Der rationalisti­
sche Roman kannte nur eine ideologisch-stilistische Ebene, eine Welt der Ideen. 
Die Wirklichkeit wurde als außerhalb der Literatur liegend betrachtet. Auch der 
Schelmenroman verfügte nur über eine, nämlich die rein empirische Ebene. Das 
Wesen des philosophischen Romans der Aufklärung benötigt dagegen zwei Stil­
ebenen, das Leben in seiner tatsächlichen und das Leben in seiner „natürlichen“ 
Gestalt. Außerdem erhält die Gegenüberstellung von Theorie und Realität einen 
neuen Sinn: Die Wirklichkeit gilt nicht so sehr wegen ihrer grob materiellen 
Natur als gerade wegen der sozialen Mißstände als häßlich. Die Darstellung einer 
sozial gerechten Ordnung ist frei von Milieuschilderung und sachlichen Details. 
Damit kam man auch zu einer neuen Sicht der Antike. Das ,,dualistische“ Heran­
gehen an die Wirklichkeit erfolgt in der Praxis der künstlerischen Prosa auf ver­
schiedene Weise: Der Schriftsteller konnte die Aufmerksamkeit auf die ^natür­
liche“ Entwicklung richten, die Gegenüberstellung mit der realen Wirklichkeit 
ausklammern und sie dem Leser überlassen. So entstanden die ,,Utopien“ von 
einer ,,natürlichen“ Gesellschaft und Sujets, denen ,,Robinsonaden“ zugrunde 
lagen. Der Held, aus der Gesellschaft herausgelöst, entwickelte sich nach den Ge­
setzen der ,,menschlichen Natur“ , ohne Unterdrückung und gesellschaftliche 
Mißstände zu kennen. Zu dieser Kategorie gehören auch die Werke über den 
,,guten“ Wilden, der ein natürliches und glückliches Leben führt. Selbst Karam­
zin schrieb unter dem Einfluß dieser aufklärerischen Ideen in seiner Rezension zu 
dem Buch ,,Voyage de Mr. le Vaillant dans l’intérieur de l’Afrique par Cap de 
Bonne Espérance dans les années 1780, 1781, 1782, 1783, 1784, et 1785“ :

„Путешественники говорят противное прежним, описывающим самыми 
гнусными красками человека дикого или натурального ... Бакон говорит, 
что надобно снова начать действие разума человеческого ... также бы, может 
быть, надлежало начать снова и наблюдения, на которых иные философы 
основывают свои идеи о натуре человеческой и представляют ее злою и не 
могущею никогда перемениться. Я осмелюсь сказать, что если где-нибудь 
на сей земле уважают еще благопристойность в поведении и во нравах, то 
надобно итти искать храм ея среди пустынь ... Развращение во нравах нахо­
дил он (путешественник — J. L.) там, где дикие имели обращение с белыми.“ 20)

20) Московский журнал, 1791, Teil 1, Н. 1, S. 114 — 116.

Im Jahre 1804 erschien der originalrussische Roman „Дикая Европеанка“ . 
Dieser Roman ist voller Widersprüche und künstlerisch noch schwach. Interes­
santerweise wird jedoch schon in der Einleitung gesagt, daß ein Mann, „читая 
историю диких Индиян, встречая там мысленно нагих, прельстясь описы-



34 J. L OTMAN

ваемым царствующим в тех краях блаженством ... предположил в мыслях 
своих опыт тому в Европе“ .21)

21) Дикая Европеанка, или Исправление преступления одного добродетелию другого, 
Писана в Г., St. Petersburg 1804, S. 9.

22) Ebd., S. 11-12.
23) Siehe: L. Svetlov, А. H. Радищев и политические процессы конца XVIII века, Сб. 

„Из истории русской философии XVIII —XIX в.“ , Moskau 1952, S. 64 —65, und 
G. P. Makogonenko, Новые материалы о Д. И. Фонвизине и неизвестные его сочи­
нения, in: Русская литература, Leningrad 1958, Nr. 3, S. 137.

In dem Bestreben, sich eine treue und „natürliche“ Ehefrau zu erziehen, 
raubte der Romanheld ein zweijähriges Mädchen und erzog es in völliger Einsam­
keit. Die „wilde“ Europäerin kommt ohne Lehrer zu den wichtigsten Erkennt­
nissen, sie gewinnt das „natürlichste“ Gefühl — das Gefühl der Liebe: „О, таинст­
венная натура! Для чего не сокрыла ты ... от меня последнего чувства? Любви 
... Удивительные свойства природы! Говорить я не умела, кроме самых 
нужнейших слов, каким изучил меня мой наставник, но любить и без науки 
научилась, сам он дивился, приметя то.“ 22)

Der Autor hat diese Episode nicht weiter ausgeführt und ihr auch keinen sozial­
kritischen Sinn gegeben. Überhaupt hingen die Erzählungen von „glücklichen 
Schäfern“ und „Wilden“ meist mit dem seines eigentlichen Kerns beraubten 
„Rousseauismus“ zusammen, der auch den gemäßigten adligen Liberalen an­
nehmbar erschien.

Um der Frage die notwendige soziale Schärfe zu geben, mußte ein Vergleich 
zwischen dem „natürlichen“ Leben und der feudal-leibeigenen Wirklichkeit er­
folgen. Dazu hätte man sich des in Westeuropa gebräuchlichen Kunstgriffs be­
dienen können, nach dem Beispiel von Voltaires „L’ingénu“ oder von Montesquieus 
„Lettres persanes“ in die zeitgenössische Gesellschaft einen Wilden, den Bewohner 
eines anderen Planeten oder eines anderen Landes einzuführen.

Romane, in denen der „Wilde“ mit der zivilisierten Gesellschaft konfrontiert 
wird, tauchten auch in Rußland auf. Wir nennen hier den Roman von P. Bog­
danovic „Дикий человек, смеющийся учености и нравам нынешнего света“ , 
erschienen 1781 und in zweiter Auflage 1790 in Petersburg. Bogdanovic bekannte 
sich zu den Ideen der Aufklärung.23) Seine Anschauungen waren jedoch nicht frei 
von Widersprüchen, obwohl seine kritische Einstellung zur feudalistischen Leib­
eigenschaftsordnung keinem Zweifel unterliegt. Bogdanovic ist nicht in allen 
Punkten mit Rousseau einverstanden. Bei der Kritik an den Ideen Rousseaus 
bedient er sich der Argumente Voltaires. S ta tt eines Nachwortes finden wir die 
Übersetzung des „Gesprächs eines Wilden mit dem Baccalaureus aus den Schriften 
des Herrn Voltaire“ . Bogdanovics Ansichten sind mit denen Voltaires nicht zu 
identifizieren. In der Frage der Gleichheit und des Eigentums, zwei wesentlichen 
Punkten, geht er mit Voltaire auseinander. In dem erwähnten „Gespräch“ hält



Der russische Aufklärungsroman 35

Voltaire die Ungleichheit des Besitzes nicht nur für „natürlich“ und der Natur 
des Menschen gemäß, sondern sieht in ihr die Voraussetzung für das Wohl der 
Allgemeinheit. Auf die Frage, was er unter dem Wohl der Allgemeinheit versteht, 
erwidert der Wilde bei Voltaire: „Ich weiß, daß diejenigen, die die Kokoswälder 
besaßen, den anderen verboten haben, sich diesen zu nähern, jene aber, die keine 
besaßen, waren gezwungen zu arbeiten, um davon essen zu dürfen.“ Daraus wird 
der Schluß gezogen, daß die „Gesetze“ der „Wilden“ und die der „gesellschaft­
lichen“ Menschen grundsätzlich identisch sind, daß folglich letztere der Natur des 
Menschen entsprechen. Der Standpunkt unseres Autors ist dennoch ein anderer. 
In seinem Roman ist der Wilde ganz und gar nicht von der Ungleichheit des Be­
sitzes begeistert und hält diese durchaus nicht für „normal“ . Er ist außer sich, 
als die Mutter seiner Geliebten fordert: „чтобы вы имели несколько земли ..., 
чтобы могли сказать: моя земля, мой дом и пр., но как притом все уже земли 
заняты и все принадлежат одной половине людей, а другая владеть оными 
ожидает свой очереди, то покамест не прийдет ваша очередь, я вам запрещаю 
изъясняться в любви перед дочерью моею“.24)

24) P. Bogdanoviö, Дикий человек, смеющийся учености и нравам нынешнего света, 
2. Aufl., St. Petersburg 1790, S. 51.

25) Ebd., S. 4 3 -4 4 .
2e) Ebd., S. 53.

Azem (so heißt der Wilde) wird von einem Räuber überfallen und ruft empört 
aus: „Ты жестокосерднейший всех людей на свете. Нет, ответствовал ему 
разбойник, я с жалостию у тебя оного (кошелька — J. L.) спрашиваю, необхо­
димость меня к тому понуждает. Я рожден от таких родителей, которые 
никогда ни на одну ступень земли у себя не имели : они выучили меня ремеслу 
..., но обстоятельства времени сделали оное для меня бесполезным, и меня 
самая крайность принудила приняться за разбойничество.“ 25)

Der Räuber ist auf seine Weise auch ein „natürlicher“ Mensch, er ist ein Aus­
gestoßener der Gesellschaft. Und gerade die Tatsache, daß er nicht als Verbrecher, 
sondern als ein Opfer erscheint, zeigt den verbrecherischen Charakter der Gesell­
schaftsordnung. Bogdanovic als Gegner der Rousseauschen Idee vom Eremiten­
leben läßt seinen Helden auf die Suche nach dem Lande gehen, „где люди лучше, 
справедливее, человеколюбивее, великодушнее и чувствительнее посту­
пают“ .26)

Doch unser Autor war an die Grenzen gebunden, die ihm die Zensur setzte, 
er konnte die utopischen Bilder der allgemeinen Gleichheit und des Wohlstandes 
nicht ausmalen und brach sein Werk an dieser Stelle ab.

P. Bogdanovic ist kein konsequenter Denker. Dort, wo er aus seiner allgemeinen 
Ablehnung der zeitgenössischen Gesellschaft konkrete politische Schlußfolgerun­
gen hätte ziehen müssen, nimmt er bewußt zu nebelhaften und ausweichenden 
Formulierungen Zuflucht. Er verurteilt die Republiken als „подверженные



36 J. L OTMAN

раздорам, мятежам и междуособным браням“ , aber schreibt andererseits: 
,,в самовластных государствах, управляемых волею, своенравием и при- 
хотьми единого человека, и где отчаяние приводит людей на такие дела, на 
какие и самая дерзость не всегда устремляется, владетель и его подданные, 
беспрестанно смущаемые ожиданием самой незапной смерти, должны препро­
вождать жизнь, исполненную страха и горести“ .27)

27 ) Ebd., S. 31.
28) Eine Ausnahme stellt in dieser Beziehung dar: G. P. Makogonenko, Радищев и его 

время, Moskau 1956, S. 427—432.
29) N. A. Dobroljubov, Полное собрание сочинений, Bd. II, Moskau-Leningrad 1935, 

S. 170.

Das Ideal vom „natürlichen“ Menschen, der über die Wirklichkeit sein Urteil 
fällt, mußte nicht unbedingt durch einen Wilden, sondern konnte auch durch ein 
Kind verkörpert werden. In dieser Beziehung ist der ,,Отрывок путешествия в 
... И*** Т***“ besonders interessant.

Der „Отрывок“ , seit Jahren Gegenstand wiederholter Polemiken, ist bis zum 
heutigen Tage noch unzureichend erforscht. Die meisten der ihm gewidmeten 
Abhandlungen stellen die Frage nach dem Verfasser in den Mittelpunkt und be­
schränken sich dabei auf allgemeine Beschreibungen des Inhaltes. Man sucht im 
„Отрывок“ nach „Aufrufen zur Revolution“ oder „Hoffnungen auf ein glückliches 
Leben im Dorf“ , je nachdem, wessen Verfasserschaft der Forscher zu beweisen 
sucht. Mit der künstlerischen Seite des „Отрывок“ hat sich fast niemand be­
schäftigt.28) Dabei ist dieses Werk eines der frühesten und eindrucksvollsten 
Beispiele der sozialphilosophischen Aufklärungsprosa.

Der „Отрывок“ ist das Fragment eines wahrscheinlich bedeutend umfang­
reicheren Romans. Der völlig eindeutige und in zwei Zeitschriftenabdrucken wieder­
holte Hinweis auf das Kapitel XIV kann nicht als bloße Fiktion hingestellt wer­
den. Was den Verfasser betrifft, so wäre zunächst nachzuweisen, ob der Schrift­
steller, dem wir die Autorschaft des „Отрывок“ zuschreiben, m it den sozial­
philosophischen Romanen seiner Epoche vertraut ist. Weiter sollte man den 
„Отрывок“ nicht so sehr mit den satirischen Journalen der Jahre 1769—1774 
in Zusammenhang bringen, als vielmehr mit der Romanliteratur.

Die ideologische Einschätzung des „Отрывок“ durch Dobroljubov, der vor 
mehr als hundert Jahren schrieb, in diesem Werke ,,уже слышится ясная мысль 
о том, что вообще крепостное право служит источником зол в народе“ 29), 
bleibt bis zum heutigen Tage gültig. Von Interesse ist aber auch die Frage : Wie 
und mit welchen Mitteln bringt der Autor seine antifeudale und gegen die Leib­
eigenschaft gerichtete Haltung zum Ausdruck ?

Der „Отрывок“ stellt zwei Schilderungen nebeneinander: das Leben der Bauern 
und das der Reichen, ,,der Lieblinge der Spitzbuben“ . Drei Säuglinge demon­
strieren den Gedanken von der „natürlichen“ , anthropologischen Neigung des



Der russische Aufklärungsroman 37

Menschen zum Guten. Seine Depravierung durch die zeitgenössische Gesellschaft 
war nicht allein für den sogenannten „Rousseauismus“ typisch (ein Terminus, 
dessen man sich viel zu oft bedient und dessen Inhalt leider zu wenig definiert 
wird) oder für die Philosophen des 18. Jahrhunderts. Der Rousseauismus ist viel­
mehr für das demokratische Denken der gesamten feudalistischen Epoche cha­
rakteristisch und hat in der russischen Literatur eine außerordentliche Verbrei- 
tung gefunden. Es ist kein Zufall, daß das im „Отрывок“ zum ersten Male ange­
wandte Prinzip, ein Kind zum Kriterium der „Gerechtigkeit“ seiner Umwelt zu 
machen, sich durch die gesamte russische Literatur des 19. Jahrhunderts hindurch­
zieht. Um aber in den siebziger Jahren des 18. Jahrhunderts die literarische 
Gestalt eines Kindes schaffen zu können, bedurfte es bestimmter ideologisch - 
künstlerischer Voraussetzungen. Bis zu jener Zeit, da die menschliche Tugend 
in direkter Abhängigkeit vom Grad der „Vernunft“ eines Menschen gesehen und 
die Gefühle als die Quelle „egoistischer“ und gesellschaftsfeindlicher Bestrebungen 
bewertet wurden, mußte der positive Held — und das ist sowohl für Sumarokov 
als auch für Fonvizin charakteristisch — eine „vernünftige“ Gestalt sein.

Für Fonvizin bedeutet der Name Prostakov die Bezeichnung eines dummen 
und negativen Helden; Voltaires „L’ingénu“ dagegen ist in dem Sinne positiv, 
als er in seiner kindlichen Einfalt jenseits der Welt des sozialen Übels steht. 
Interessant dabei ist, daß auch Nareznyj im „Российский Жиль-Блаз“ den 
Namen Prostakov als Bezeichnung für einen positiven Helden verwendet. Als 
Sprachrohr der Ansichten des Autors tritt bei Fonvizin Starodum in Erschei­
nung, ein Mensch, gereift an Erfahrung und Jahren, belesen in den moralphiloso­
phischen Schriften. Ein Kind tritt in der Literatur jener Zeit nur als Erziehungs­
objekt auf. Es beweist seine positiven Eigenschaften durch fleißiges Lernen und 
durch die Tatsache, daß es schon wie die Erwachsenen „Erwägungen anstellt“ . 
Mitrofan jedoch, der sein kindliches Gemüt bis in ein Alter hinein bewahrt hat, 
das der Kindheit schon weit entrückt ist, gilt als negative Gestalt.

Obwohl die Verurteilung des Adels im „Отрывок“ durch Kinder verschiedenen 
Alters erfolgt (die Episode mit den Bauernkindern, die vor der zaristischen Uni­
form auseinanderlaufen), nehmen jedoch den zentralen Platz die drei Säuglinge 
ein, die drei wesentliche Eigenschaften der menschlichen Natur verkörpern. Un­
zweifelhaft hat der Autor des „Отрывок“ den „Émile“ von Rousseau gelesen, 
wo ein Säugling mehrfach in gleicher Weise auf tritt. Rousseau schrieb : „Man klagt 
über die Kindheit, aber man übersieht, daß das Menschengeschlecht zugrunde 
gehen würde, wenn der Mensch nicht mit dem Kindheitsstadium begänne.“ 30) 
Und weiter heißt es über die Säuglinge: „Ihr erstes Lebenszeichen, sagt ihr, sei 
das Schreien? Das will ich gerne glauben, aber ihr unterdrückt sie von der Geburt 
an, die ersten Geschenke, die sie von euch erhalten, sind Ketten; die erste Annähe­
rung, die sie von eurer Seite erfahren, sind Schläge. Da sie allein über ihre Stimme

30) J. J. Rousseau, Emil oder über die Erziehung, Leipzig o. J., S. 12.



38 J. LOTMAN

frei verfügen können, sollen sie diese denn nicht benutzen, um ihre Klage vorzu­
bringen ? Sie weinen über das Übel, das ihr ihnen bereitet. Wenn man euch so etwas 
antäte, würdet ihr noch lauter schreien als sie schreien.‘‘31 ) Rousseau schlägt 
hier den Bogen von der Kindesnatur zu den sozialen Problemen der Gegenwart. 
„Niemals werde ich vergessen, wie eines dieser unerträglichen weinerlichen Kin­
der32) von seiner Amme einen leichten Schlag versetzt bekam. Es verstummte 
momentan: Ich dachte, es hat sich geängstigt. Ich sagte mir: Das wird eine Skla­
vennatur, von der man nichts weiter als Strenge erwarten kann. Ich habe mich 
aber geirrt. Das Würmchen ist vor Zorn fast erstickt, ich sah, wie es fast aufhörte 
zu atmen und blau anlief. Eine Minute darauf erscholl ein durchdringendes 
Schreien, alle Merkmale der Bosheit, Wildheit und Verzweiflung dieses Alters 
flossen in diesen seinen Lauten zusammen. Ich fürchtete, daß es vor Erregung 
seinen Geist aufgibt. Wenn ich daran gezweifelt hätte, daß das Gefühl für Un­
gerechtigkeit und Gerechtigkeit der menschlichen Seele eingeboren ist, so hätte 
mich allein dieses eine Beispiel überzeugt. Ich bin sicher, daß ein Stückchen Holz, 
das dem Kind auf die Hände gefallen wäre, ihm weniger Pein bereitet hätte als 
dieser Klaps, der, obwohl sehr leicht, doch mit der Absicht erteilt worden ist, 
zu beleidigen.“ 33)

31) Ebd., S. 19.
32) Die Klage eines Kindes ist nach Rousseau das Ergebnis eines unbefriedigten natürlichen 

Bedürfnisses: „Wenn ein Kind weint, so leidet es; es verspürt irgendein Bedürfnis, 
das es nicht befriedigen kann.“ Ebd., S. 78.

33) Ebd., S. 42-43.
34) Œuvres complètes de J. J. Rousseau, Bd. III, Paris 1824, S. 3.
35) Сатирические журналы H. И. Новикова, Moskau-Leningrad 1951, S. 296.

Der Autor des „Отрывок“ hat dieses Motiv scharf umrissen: Er hat in seine 
Erzählung drei Säuglinge eingeführt, die in ein und derselben H ütte leben, ein 
vom Standpunkt der hergebrachten Vorstellung über Wahrscheinlichkeit wenig 
glaubhafter Zufall, aber Ausdruck jener empirischen Wahrheit, die auch Öulkov 
so sehr beeindruckt hat; im gegebenen Falle stört das den Autor nicht. Er hat 
die Möglichkeit, die Lebensbedingungen der Bauern zu schildern. Ein Abgehen 
vom Prinzip der Glaubhaftigkeit wäre ein Verstoß gegen den feierlich verkündeten 
Grundsatz ,,Die Wahrheit führt meine Feder“ gewesen. Dennoch sind die Säug­
linge für den Autor nur theoretisch interessant. Sie sollen die philosophische Wahr­
heit über die Natur des Menschen demonstrieren. Im vorliegenden Falle wird 
dieses Prinzip verwirklicht, das Rousseau formuliert hat, als er über Voltaire 
schrieb: ,,Er verletzte die Glaubhaftigkeit, ohne die Wahrheit zu verletzen.“ 34) 
Nicht umsonst wird vom Autor des „Отрывок“ die Hilfe für die Säuglinge als 
„Dienst an der Menschlichkeit“ bezeichnet.35)

Was nennt nun der Autor des „Отрывок“ die natürlichen Eigenschaften des 
Menschen? Das erste Bedürfnis ist die Nahrung: „увидел я, что у одного упал 
сосок с молоком; я его поправил, и он успокоился“ . Danach folgt das Streben



Der russische Aufklärungsroman 39

nach Erhaltung des Lebens: „Другого нашел обернувшегося лицом к поду- 
шонке из самой толстой холстины, набитой соломою; я тотчас его оборотил 
и увидел, что без скорой помощи лишился бы он жизни, ибо он не только что 
посинел, но и почернев был уже в руках смерти; скоро и этот успокоился/4 
Der dritte verkörpert das Streben, dem Leiden zu entrinnen: „Подошел к 
третьему, увидел, что он был распеленай, множество мух покрывали лицо 
его и тело и немилосердно мучили сего ребенка; солома, на которой он лежал, 
также его колола, и он произносил пронзающий крик. Я оказал и этому 
услугу ...;  замолчал и этот.44 36)

Im Gegensatz zu Rousseau rechnet der Autor des „Отрывок44 die Freiheit 
nicht zu den „natürlichen Bedürfnissen44. Bezeichnend sind seine Worte, daß der 
Säugling ,,ruhig auf seine Fesseln blickt“ . Wenn der Autor anderer Meinung ist 
als Rousseau, so nähert er sich der Ethik der französischen Materialisten Holbach 
und Helvétius. Diese behaupteten, daß der Mensch als „natürliche44 Eigenschaft 
nur das Streben nach Sättigung und das Verlangen habe, Leiden und Tod zu ent­
gehen. Das Streben nach Freiheit entstehe erst als ein zweitrangiges Bedürfnis 
in einer Gesellschaft, die dem Menschen keine Möglichkeit gibt, seinen Hunger 
zu stillen.

Vertreter des „natürlichen44 Standpunktes konnte keine literarische Gestalt, 
weder ein Säugling noch ein Wilder, sein. Sie konnte die unverhüllt negative 
Einstellung des Autors zur Wirklichkeit, die „Anomalität44 und Unsinnigkeit 
der gesellschaftlichen Verhältnisse ausdrücken. Die reale Wirklichkeit wird vom 
Standpunkt des Ideals eines „richtigen44 Lebens als „unschön44 empfunden. Da 
aber die aufklärerischen Gedanken von der natürlichen Vernunft des Menschen 
ausgingen, vermochten sie die Entstehung der Unterdrückung nicht zu erklären. 
Diese wurde als das Ergebnis der Torheit der Menschen dargestellt. Die bestehende 
Ordnung wurde nicht nur als sozial-ungerecht, sondern auch als abstoßend und 
unsinnig verlacht. Folglich waren die menschlichen Gewohnheiten und Sitten 
Gegenstand der Satire.

Die Entwicklung des russischen satirischen Romans stützte sich auf eine zwei­
fache Tradition : einerseits verfügte die russische Literatur über die Erfahrungen 
der satirischen Journalistik vom Ende der sechziger Jahre des 18. Jahrhunderts, 
und andererseits wurden die Erfahrungen der satirischen Aufklärungsprosa West­
europas, in erster Linie der philosophischen Romane Voltaires, verwertet. Die 
satirische Journalistik, besonders die Zeitschriften N. I. Novikovs, bereiteten 
den satirischen Roman der Aufklärung entscheidend mit vor. Sie waren eine 
Schule der Kritik an der Wirklichkeit, sie entwickelten verschiedene stilistische 
Mittel der Satire und, was besonders wichtig ist, lehrten den Leser, in der Satire 
ein wichtiges literarisches Genre zu sehen. Jedoch hat Novikov nicht den Versuch 
gemacht, von seinen kurzen satirischen Skizzen in der Art von Karikaturen zu

36) Ebd.



40 J. LOTMAN

größeren Sujets überzugehen. Der satirische Roman war mit der Auffassung von 
der Lasterhaftigkeit nicht nur einzelner Personen, sondern der gesamten Gesell- 
schäft verbunden. Novikovs Satire basierte auf der Überzeugung-, daß das Laster 
eine Folge der Unwissenheit sei und daß die Aufklärung, der Appell an den Ver­
stand und das Herz, einen Bösewicht, ja sogar einen grausamen Unterdrücker 
in einen tugendhaften Bürger verwandeln könne. Die These vom Einfluß des 
Milieus auf den Menschen, vom Menschen als Opfer unerträglicher sozialer Ver­
hältnisse und dem sich daraus ergebenden Streben nach einer umfassenden Kritik 
der Wirklichkeit, das sind ideologische Prinzipien, die Novikov noch nicht ge­
kannt hat. Seine Satire stützt sich im wesentlichen auf die Prinzipien des Ratio­
nalismus. Sie wußte nichts vom Anthropologismus des antifeudalen Denkens im 
18. Jahrhundert und von dessen philosophischer Basis, dem sensualistischen 
Materialismus und dessen ethisch-soziologischen Schlußfolgerungen.

Andererseits konnte der satirische Roman in der Art der philosophischen 
Werjie Voltaires den Bedürfnissen des russischen antifeudalen Denkens nicht 
vollauf genügen. Wenn im „Candide“ das menschliche Leben als eine endlose 
Kette sinnloser Mißgeschicke dargestellt wird, so hatte der Autor in erster Linie 
die Absicht, die religiösen Dogmen zu kritisieren. In Gestalt von Leibnizens 
optimistischer Metaphysik wurde die göttliche Vorsehung und die Teleologie 
angegriffen. In diesem Sinne stehen in der russischen Literatur Dmitriev- 
Mamonovs „Дворянин и философ“ und Fonvizins „Послание к слугам моим“ 
inhaltlich den Romanen Voltaires am nächsten. Die Orientierung auf die soziale 
Satire erforderte neue Wege. Diese wurden von Krylov entdeckt. Seine „Почта 
духов“ ist schon nicht mehr ein satirisches Journal in der alten Form, die Novi­
kov diesem Genre gegeben hat, sondern ein in Fortsetzungen gegliederter Roman. 
Krylovs „Почта духов“ , „Каиб“ und „Ночи“ sind bereits typisch für die sati­
rischen Romane der Aufklärung. Kompositorisch (besonders die „Geisterpost“) 
an den Schelmenroman erinnernd, vermitteln sie ein breites Bild von der Gesell­
schaft als Ganzes. Krylov lebte im Kreise einer großen Zahl zwar wenig bedeuten­
der, aber dennoch interessanter Schriftsteller, die ebenfalls in dieser Richtung 
wirkten.

Im gleichen Jahr, als die „Почта духов“ erschien, kam in Petersburg ein 
anonymer Roman mit dem Titel: „Кривонос-домосед, страдалец модной“ 
heraus. Dieses Werk steht als satirischer Roman den Schaffensprinzipien Krylovs 
sehr nahe. Der Autor bezeichnet die zeitgenössische Gesellschaft als Reich des 
Bösen und der Torheit. Häßliche und unnatürliche Gewohnheiten, ein ganzer 
Komplex von „Meinungen“ ist in diesem Roman dem Begriff „Mode“ subsumiert. 
„Mode“ ist hier wesentlich weiter gefaßt als die Art der Kleidung und die gesell­
schaftlichen Gewohnheiten.

Der Roman besteht aus zwei Teilen: Der Geschichte des Helden, der von sich 
in der Ichform berichtet, und der Nacherzählung seines Lieblingsbuches „Веща­
ние глупости“ .



Der russische Aufklärungsroman 41

„Die Verkündung der Torheit“ ist ein Werk in der Art des „Lobes der Torheit“ 
des Erasmus von Rotterdam. Dieser Schriftsteller war dem Verfasser gut bekannt 
und wird zum Schluß als „Väterchen Erasmus“ erwähnt. Die ganze Welt beruhe 
auf Torheit : Gewohnheiten, Wissenschaften, Sitten — alles ist sinnlos. Besonders 
unsinnig sind die sozialen Institutionen. Die Idee von der göttlichen Voraussicht 
und weisen Ordnung des Weltalls wird abgelöst durch die an Voltaire erinnernde 
Vorstellung, die Welt sei ein häßliches Spielzeug, das die Götter zu ihrem Zeit­
vertreib erfunden haben: „Описать невозможно, сколь приятное препровож­
дение времени слабые человеки доставляют бессмертным; ибо боги до обеда, 
будуч и  еще трезвы, упражняют в исправлении своих должностей, а за обедом, 
вкусив нектару, оставляют важные дела и с удовольствием и смехом взирают 
на человеческие действия.“ 37) Danach folgt dann die Beschreibung aller nur 
möglichen menschlichen „Torheiten“ .

37) Кривонос-домосед, страдалец модной, St. Petersburg 1789, S. 73.
38) Ebd., S. 3.
39) Ebd., S. 3 - 4 .
40) Ebd., S. 12.
u ) Кривонос-домосед, S. 14. Vgl. : „За правило принято светскими людьми всеми сила­

ми стараться не быть здоровыми и крепкими, потому что здравие и крепость значат

Der zweite Teil des Buches ist die theoretische Begründung des ersten und be­
handelt das tragische Schicksal des Menschen in der Welt der „Mode“ und „Tor­
heiten“ . Der Held selbst erklärt: „Вся жизнь моя с самой минуты вступления 
моего в свет была непрерывною цепию нагубных действий моды.“ 38) Die Eltern 
des Helden haben sich schon vor seiner Geburt entzweit, denn „давно уже при­
нята мода, чтобы и при умеренном имении содержать карету и лошадей, 
любовниц, гусар, егеров и других, столь же необходимых как пудра и пома­
да, служителей, одетых по моде . . .“ 39) Der Mode folgend zwängt sich die Mutter 
des Helden bis zum letzten Augenblick in ein Korsett, demzufolge hat er bei seiner 
Geburt einen schwachen Körperbau und wiederholte Krankheitsfälle.40) Der 
nach der neuesten Mode erzogene Held ist physisch schwach und wirkt absto­
ßend. Der Autor weist dem Leser den Weg zu der Erkenntnis : Der Adel ist phy­
sisch ohnmächtig, die Bauern aber, die zwar in Knechtschaft, doch arbeitsam 
und insofern weit natürlicher leben, haben Kraft und Gesundheit. Dieser Ge­
danke ist am schärfsten von Radiscev (im Kapitel „Edrovo“) formuliert worden, 
wir treffen ihn aber im 18. Jahrhundert mehrfach an. Auch später, bei den Publi­
zisten zu Beginn des 19. Jahrhunderts (Kajsarov, Galinkovskij u. a.) taucht er 
auf. Im „Кривонос-домосед“ sagt der Erzähler von seiner Mutter: „Впрочем, 
совесть ее в том не беспокоила, что доставила обществу такого гражданина, 
который ни мало в себе здравия, крепости и силы, каковые бывают в детях 
простого народа, не имеет; ибо тем самым, думала она, станет он представлять 
в лице своем свойство знатного состояния, то есть хилость и немощь.“ 41)



42 J. L OTMAN

Der Held wächst heran, tritt  in verschiedene Dienste und sammelt Erfahrun­
gen auf dem Gebiete der „Mode“ , als gesellschaftliche Erscheinung. Er bewirbt 
sich um eine Anstellung. Bei dieser Gelegenheit ruft man ihn zu einem Würden­
träger, der dem Helden nach einem freundschaftlichen Gespräch einen einträg­
lichen Posten vorschlägt: „Хотя требовала мода, чтобы нижний с высшим, 
который часто утруждается менее оного, никогда иначе не говорил, как 
только стоя, но я должен был повиноваться воле сего вельможи и говорить 
с ним сидя. В то время начал он меня с великою ласковостью спрашивать о 
моих обстоятельствах и не употреблял в разговоре грубых, по нынешней 
моде, слов „ты“ или ,,тебя“ , что весьма строго наблюдают знатные господа, 
когда с низшими ведут какую речь, но употреблял число множественное. 
„Вы еще не женаты?“ — спросил он меня. „Нет“, ответствовал я. „Пора, — 
продолжал он, — пора вам жениться: женатые люди бывают, по большей 
части, постоянны в своих делах, да и к хозяйству рачительны“ .42) Nachdem ег 
diese Stelle verloren hat, beginnt er nachzudenken: „рассуждал о модных об­
стоятельствах, соединенных с выгодными по службе местами.“ 43)

Der Held schließt den Bericht über sein Schicksal mit einer Betrachtung über 
die Verderbtheit des „modischen Jahrhunderts“ , das keine geistig und körperlich 
entwickelten Naturen benötigt: „Тогда была во уважении сила, а теперь хит­
рость, тогда приносили в жертву самих себя, а ныне других; тогда любили 
личные дарования, а ныне пользуются заемными; тогда никто не был от 
труда изъят, а ныне всякой любит чуждаться оного. Словом, любезный друг 
теперь век веселия и утех, а не подвигов ироических.“ 44)

Um die künstlerische Struktur der Aufklärungssatire zu verstehen, muß man 
sich von der weitverbreiteten Vorstellung freimachen, die Eigenart dieser Werke 
sei aus der Besonderheit des Genres zu erklären. So könnte ein Schriftsteller,

ныне пустую и деревянную голову. Сообразно сему положению щегольской свет 
выбирает ныне себе и болезни, подобно как платье; ибо какая кому к лицу, тот 
таковою и страдает. Впрочем в рассуждении выбору болезней тончайшее правило 
и истинная цель в том состоят, чтоб избирать такую скорбь, которая в моде и от 
которой скорее бы можно было сделаться уродом, или, что всего лучше и желатель­
нее, то и совсем умереть.

При появлении ложных больных появились и ложные врачи. Как первые совсем 
не имеют болезней, так другие совсем не знают оных лечить“ . — Н. Страхов, Пере­
писка моды, содержащая письма безруких мод ..., Moskau 1791, S. 193 — 194.

„Medizin ist jetzt bei uns in der Mode, und so muß es auch sein. Das ist eine Zerstreu­
ung der untätigen und parasitären Menschen, die nicht wissen, wie sie ihre Zeit ver­
wenden sollen, so nutzen sie diese eben in der Sorge um ihre Selbsterhaltung“ — 
J. J. Rousseau, Emil oder über die Erziehung, a. a. O, S. 52.

42) Кривонос-домосед, S. 26.
43) Ebd., S. 27.
41) Ebd., S. 29.



Der russische Aufklärungsroman 43

der die Mittel der Satire auf andere Literaturgattungen anwenden will, ohne seine 
ideologisch-künstlerische und schöpferische Methode zu verändern, auch ein Genre 
psychologischen oder ähnlichen Charakters wählen.

In Wirklichkeit liegt hier ein anderes Abhängigkeitsverhältnis vor : Es wäre rich­
tiger, von den satirischen Zügen bestimmter Formen der Weltanschauung der 
Aufklärung zu sprechen, die nur in der Gattung des satirischen Romans ihren 
adäquaten Ausdruck finden konnten.

Wir wollen etwas näher auf die Aufklärungsideologie eingehen, die bekanntlich 
die satirische Auffassung vom Leben der Gesellschaft her vor brachte. Dabei 
beziehen wir uns auf Durchschnittsschriftsteller, nm die Möglichkeit zu haben, von 
generellen, allgemein verbreiteten Zügen ihrer künstlerischen Methode zu spre­
chen. Als Beispiel führen wir Strachovs Buch ,,Переписка моды“ an.

Strachov ist davon überzeugt, daß der Wert des Menschen in seinen persön­
lichen Vorzügen, in den ,,natürlichen“ Eigenschaften besteht. Indessen erkennt 
Strachov schon zu seiner Zeit, daß der Mensch von der Macht des Geldes und von 
der Hierarchie der Rangklassen erdrückt wird. Vom Menschen erdachte Dinge 
ohne realen Wert werden höher geschätzt als die Menschen selbst: ,,Кружок, 
величиною вершка, улеплен блестящими камушками, заключает в себе цену 
ста, а иногда и 200 человек.“ 45) Der Verfasser betont, daß der Wert des Goldes 
und der Edelsteine ,,erdacht“ ist und von der ,,Mode“ und vom „Vorurteil“ 
diktiert wird. Anstatt der „natürlichen“ Ordnung der Dinge, anstatt die Kleidung 
als ein Produkt des Menschen diesem unterzuordnen, bekommt die Kleidung 
eine selbständige Funktion und unterwirft sich ihre Schöpfer. Die vom Menschen 
geschaffene Fiktion des Wertes herrscht über die realen Werte und selbst über 
den Menschen. Strachov zeigt, wie ein „junger Mann“, der „keine natürliche 
Begabung besitzt“ , nach der „landläufigen Meinung“ zu einem „würdigen“ 
Menschen wird:

45) N. Strachov, Переписка моды, Moskau 1791, S. 41—42.
46) Ebd., S. 9 2 -93 .

„Скачет в ряды, накупает сукон, материи, пуговиц. — Потом приходит к 
нему творец его достоинств, он снимает, так сказать, меру, каковую должны 
иметь его душа, дарования и знаменитость в свете. Через несколько дней 
поспевает существо молодого нашего человека — модное сукно, лацканы, 
воротник, узенькая спинка, высокой лиф, употребительные фалды, обшлага, 
клапаны — вот выкроенной, сшитой и лишь только с иголочки достойной 
человек.“ 46)

Diese Vorstellung erinnert in gewissem Maße trotz ihrer Bedingtheit und des 
historischen Unterschiedes an Gogol’ und seinen Gedankengang über die Anti­
these echter menschlicher Werte und der Macht einer „erdachten“ Hierarchie 
von Rängen und Uniformen sowie des „Geldkapitals“ . А. V. Zapadov hat bereits 
auf die Ähnlichkeit zwischen einzelnen Seiten des „Taschenbuchs“ von Strachov

4 Graßhoff/Lehmann



44 J. LOTMAN

und dem ,,Невский проспект“ Gogol’s hinge wiesen.47) Die Richtigkeit dieser 
Parallele wird deutlicher, wenn man berücksichtigt, daß die in der „Переписка 
моды“ angewandten Metonymien auch Gogol’s Stilmittel im „Невский проспект“ 
sind. An Stelle von Persönlichkeiten aus der „Gesellschaft“ figurieren hier Klei­
dungsstücke und Teile des menschlichen Körpers. Die karnevalistische Maskerade 
äußerer, nur demonstrativ zur Schau getragener Würde steht als „fiktiver“ 
Wert der „natürlichen“ Würde gegenüber.

47) А. V. Zapadov, Николай Страхов и его сатирические издания, Сб. „Проблемы реализ­
ма в русской литературе XVIII века“ , Moskau-Leningrad 1940, S. 318.

48) Переписка моды, S. 123 — 124.

Die Substitutionen ,,vier Räder“ sta tt „Kalesche“ , „vier Wände“ s ta tt „Thea­
ter“ sind nicht zufällig. Der Autor benutzt nicht die allgemein gebräuchlichen 
Begriffe, weil er, vom Standpunkt der „Natur“ aus betrachtet, nur das Merk­
würdige der Zeit und deren Begleiterscheinungen, deren „erdachten“ , unnatür­
lichen Charakter festhalten will. Die Welt der Unterdrückung wird aufgefaßt 
als eine Ausgeburt von Meinungen, nicht aber als Erscheinungsform sozialer 
Institutionen und materieller Interessen: „Если бы роскошь была презрена, 
корыстолюбие без оной бы ослабело; а из сего бы неминуемо последовало, 
что польза и честь соблюдать закон, гораздо бы превосходила пользу и честь 
нарушать оной.“ 48)

Soziale Ungleichheit ist demnach ein „Gebot der Mode“ und Folge „verderbter“ 
Meinungen. Eine solche Einstellung, die auf eine völlige Negierung der Wirklich­
keit hinzielt, eröffnet keinerlei Wege zu deren Umgestaltung. Andererseits setzt 
der „aufgeklärte“ Satiriker seine Hoffnung auf eine Besserung der Aussichten 
seiner Zeitgenossen und gerät schließlich angesichts ihrer „Torheit“ in Ver­
zweiflung. Auf eine „Revolution der Meinungen“ hoffend, vergißt er, sich auf 
das Volk oder eine Volkserhebung zu orientieren.

Diese Weltanschauung fand ihren vollkommensten Ausdruck im satirischen Auf­
klärungsroman. Um ein soziales Produkt zum Gegenstand der Satire zu machen, 
muß es nicht nur die Merkmale eines gesellschaftlichen Konflikts, sondern auch 
Züge des Lächerlichen enthalten. Die Aufklärungssatire erreicht dies, indem 
sie nicht nur die Ungerechtigkeit, sondern auch die Unsinnigkeit und das 
Abstoßende der herrschenden Unterdrückung und Ausbeutung nach weist. Der 
unvernünftige und jeder Logik widersprechende Charakter der menschlichen 
Beziehungen wird dabei hervorgehoben.

Im satirischen Aufklärungsroman ist die Unterdrückung des Volkes nicht nur 
ein Gewaltakt, sondern auch eine Unsinnigkeit. Diese Torheit äußert sich in zwei 
Erscheinungsformen: erstens in der Dummheit der „W ürdenträger“ , die in der 
Scheinwelt fiktiver Werte leben, und zweitens in der Torheit des Volkes, das die 
Last seiner Dummheit geduldig trägt.



Der russische Aufklärungsroman 45

Der Zweifel an der Vernunft der Massen, durch die „Torheit“ des Volkes be­
dingt, ist zwar unterschiedlich, doch deutlich im Schaffen der meisten Satiriker 
der Aufklärungszeit von Swift bis Goya und der russischen Satiriker des 18. Jahr­
hunderts (vgl. „Трумф“ von Krylov) spürbar. Es ist kein ZufaU, daß Voltaire ein 
Satiriker war, daß Rousseau aber niemals Satiren geschrieben hat. Aber auch die 
Anklänge der Skepsis in Herzens „Доктор Крупов“ , einem Werk des 19. Jah r­
hunderts, das der aufklärerischen Satire am nächsten steht, überraschen nicht.

Derartige Ansichten finden sich auch im Schaffen russischer Autoren satiri­
scher Romane der Aufklärung des 18. Jahrhunderts. So „verkündet“ die „Tor­
heit“ im „Кривонос-домосед“ : „За излишнее поставлю упоминать о простом 
народе, который весь принадлежит мне, столькими родами глупости напол­
нен“ .49)

49) Кривонос-домосед, S. 73.
50) Die Weltanschauung N. Emins ist widerspruchsvoll, uns interessiert nur sein Roman­

schaffen aus den achtziger Jahren des 18. Jahrhunderts.

Diese Art von Satire, die sich nur gegen die Mächtigen der Feudalgesellschaft 
richtet, konnte dieser Ordnung nicht das Volk als Verkörperung der historischen 
Vernunft gegenüberstellen. Der satirische Roman der Aufklärung konnte nicht 
zum Verkünder der Idee einer Volksrevolution werden. Mit der Herausbildung 
antifeudaler Ideen und der Vertiefung der Widersprüche innerhalb des Leib­
eigenschaftsstaates mußte man eine neue Form des Aufklärungsromans finden. 
Von einem Buche erwartete man jetzt nicht nur Kritik, sondern auch die Gestal­
tung positiver, demokratischer Ideale.

Der Übergang zu neuen literarischen Formen, verbunden mit dem wachsenden 
sozialen Protest, bedeutete keine Absage an die Errungenschaften der voraus­
gegangenen Epoche. Zweifellos hat sich der bereits erwähnte „Dualismus“ der 
Darstellung als ein Charakterzug des demokratischen Denkens der Aufklärer 
erhalten und ist eng mit den „anthropologischen“ Auffassungen vom Menschen 
verknüpft. Erhalten haben sich auch die Elemente der Satire, besonders in der 
Gestaltung negativer Helden. Jedoch verliert die Satire mit dem Übergang vom 
satirisch-phantastischen Roman zum Gesellschaftsroman ihre universelle Be­
deutung. Sie stellt eines von vielen und dabei oft nicht einmal das wichtigste 
Mittel im Arsenal der künstlerischen Möglichkeiten eines Schriftstellers dar.

Wenn der satirisch-phantastische Roman ein kompliziertes Sujet erfordert 
und darin dem Schelmenroman ähnelt, so mußten Werke dieser Art das Schick­
sal des Helden, seine Umwelt und Psyche darbieten. Dabei waren Sujet und 
Komposition meist sehr einfach.

Wir wollen den Aufbau eines solchen Romans am Beispiel Nikolaj Emins50), 
eines in der russischen Literaturgeschichte nahezu unbekannten Dichters verdeut­
lichen. Das Schaffen Émins war bisher niemals Gegenstand eingehender Unter­
suchungen. Émin ist nicht nur ein begabter Schriftsteller, sondern auch ein Autor,

4*



46 J. LOTMAN

der für die Geschichte des Einflusses aufklärerischer Ideen auf den russischen 
Roman des 18. Jahrhunderts von Interesse ist.

Émin war bei aller Widersprüchlichkeit seiner Anschauungen ein mit seinem 
Volke fühlender politischer Freidenker. Seine uns überlieferten Werke behandeln 
zumeist ethische Probleme. Auf Èmins Ethik haben nicht nur die Anschauungen 
Rousseaus eingewirkt, sondern auch — und das ist für die russische Geistes­
geschichte des 18. Jahrhunderts51) besonders wichtig — die Morallehre von 
Helvétius und Holbach.

51) Vgl. J. Lotman, Радищев и Мабли, Сб. „XVIII век“, Bd. I ll , Moskau-Leningrad 1958, 
S. 277-280.

Émin ist davon überzeugt, daß Eigennutz und Egoismus einer Einzelpersön­
lichkeit in einer vernünftig organisierten Gesellschaft keine gesellschaftsfeindliche 
Auswirkung haben müssen. Der vernünftige Egoismus, das natürliche Streben 
des Menschen nach Glück, ist die Grundlage der Moral. Jede Art gewaltsamer 
Reglementierung im Sinne abstrakter Dogmen der religiösen Moral oder des 
gesellschaftlichen Anstandes beschwören tragische Situationen herauf. Das freie 
Streben nach Glück, unter vernüftigen Menschen, die für Asketismus und Opfer 
nichts übrighaben, löst die kompliziertesten Kollisionen. Obwohl bestimmte 
politische Aussagen fehlen, mußten die Romane Émins unter den Daseinsbedin­
gungen der russischen Literatur zu Anklageschriften werden. Die Vermutung, 
der zweite Teil des Romans ,,Игра судьбы“ habe aus Zensurgründen nicht er­
scheinen können, ist somit keineswegs unbegründet.

Die beiden Romane Émins „Роза, полусправедливая и оригинальная 
повесть“ (1786) und ,,Игра судьбы“ (1789) bilden ihrer Idee nach eine Einheit. 
Sie stehen einander in ihrer künstlerischen Struktur sehr nahe, beide behandeln 
ein und dasselbe Problem: Die Pflichten der Ehegatten und das ,,egoistische“ 
Streben nach Glück. Beide Werke machen dem Leser eindringlich klar, daß nur 
der persönliche Nutzen und das Wohl des einzelnen die Grundlage für die Moral 
bilden können.

Im Roman ,,Rosa, eine halb wahre und originelle Geschichte“ , erleben wir, 
wie das Glück Rosas und Milons zerstört wird. Rosa, ,,das bedauernswerte Opfer 
der Habsucht ihrer Mutter“ , mußte den Fürsten Vetrogon heiraten. Der Versuch, 
ihr Leben auf der Grundlage von Besitz und religiöser Moral einzurichten, endet 
tragisch : außerstande, seine Leidenschaft für Rosa zu überwinden, kommt Milon 
als Gärtner verkleidet ins Haus seiner Geliebten, wo er seine Liebe gesteht. Rosa 
verrät jedoch alles ihrem Mann; es findet ein Duell zwischen Milon und Vetrogon 
statt, wobei Milon verwundet wird. Rosa stirbt vor Gram, und Milon, der von 
ihrem Tode erfährt, reißt sich die Verbände von seinen Wunden und stirbt eben­
falls. So haben gesellschaftliche Sitten und kirchliche Moral zwei Menschenleben 
vernichtet.



Der russische Aufklärungsroman 47

Noch kühner und origineller ist der zweite Roman „Das Spiel des Schicksals“ 
aufgebaut. Hier wollte der Autor zeigen, wie schnell und leicht alle moralischen 
Fragen gelöst werden können, wenn eine Sache ihrem natürlichen Lauf überlassen 
und alle auf tretenden Hindernisse auf eine vernünftige Art beseitigt werden. 
Die Ausgangssituation des zweiten ist der des ersten Romans ähnlich : Der Held 
Vsemil hat sich in Plenita verliebt. Nachdem er erfahren hat, daß diese bereits 
verheiratet ist, tr itt er unter dem Namen Ljubim als Lakai in ihrem Hause in 
den Dienst. Plenitas Gatte, der Graf Slabosil, ist bedeutend älter als seine Frau. 
Der Anfang scheint auf den üblichen Schluß hinzudeuten: Plenita beichtet alles 
ihrem Mann. Daß aus der entstandenen Situation kein anderer Ausweg möglich 
ist, scheint durch den Gang der Handlung hinreichend motiviert. Sobald Ljubim 
sich in Plenitas Hause befindet, sorgen sein treuer Freund Nelest und Milena, 
die recht fragwürdige Freundin Plenitas, dafür, daß der Leser aus ihrer Korrespon­
denz (der Roman ist in Briefform geschrieben) den Schluß zieht, ein anderer Aus­
weg sei nicht möglich. Nelest fragt betroffen:

„Любовник ли ты или обыкновенный волокита. Что выйдет из непонятного 
твоего маскарада ... Может быть граф, приметя отличное старание твое и 
прилежность, выгонит тебя из дома, или графиня, сжалась над бедненьким 
Сердечкиным, возвратит с надписью доношение твое, или же сиятельнейшая 
Диана приставит к дряхлой туше неоцененного своего супруга Актеонову 
голову ... Прощай и я скажу: будь ты камердинер графа и злодей Пле- 
ниты.“ 62)

62) N. Êmin, Игра судьбы, St. Petersburg 1789, S. 52—54.

Der gleichen Meinung ist auch Milena. Kaum hat sie von Ljubims Anwesen­
heit gehört, als sie in ihm auch schon den Liebhaber der Freundin vermutet. 
Auch der Umstand, daß Plenita und Ljubim gemeinsam ihre Zeit verbringen, 
bestärkt Milena in ihrer Vermutung. Die Beteuerungen Plenitas, daß das Herz 
Ljubims nicht mehr frei sei, erscheinen Milena lediglich als schwache Ausreden. 
So ist die Intrige, der Held als Kammerdiener und Liebhaber der Heldin, schon 
entdeckt, bevor sie eigentlich begonnen hat und als unmoralisch verurteilt. Die 
Romanhandlung hat eigentlich noch nicht eingesetzt, aber die handelnden Per­
sonen sind überzeugt, daß es nur einen Ausweg geben kann. Interessant ist hier­
bei, daß man sich auf die sogenannten „Liebesromane“ bezieht. Emin verhält 
sich dieser Art von Werken gegenüber ablehnend, in denen die Aufmerksamkeit 
des Verfassers der Peripetie der Liebeserlebnisse gilt. Dadurch wird nochmals 
unterstrichen, daß sein eigener Roman kein „Liebesroman“ , sondern ein „philo­
sophischer“ Roman ist.

Im weiteren Verlaufe sehen wir, daß das traditionelle Schema auf die wichtig­
sten handelnden Personen angewendet wird. Mit einem Hinweis auf dieses Schema 
überzeugt Milena ihre Freundin, daß das Ergebnis der Liebe zu Vsemil nur eines 
sein kann : Untreue gegen den Ehegatten.



48 J. LOTMAN

Die traditionellen Pfade des Romans sind schon früher ins Lächerliche gezogen 
worden, jedem Helden ist sein Emploi in dem ,,Liebesdreieck“ zugewiesen. 
Ironisch wird hier die traditionelle Sujetentwicklung verspottet: ,,He лучше 
ли отправить как-нибудь господина слугу. Не бойся, не умрет. Все они поми­
нутно умирают и все живут припеваючи.“ 53) Aber die Helden Emins sind keine 
gewöhnlichen Menschen, sie zeichnen sich durch die Lauterkeit ihrer Gedanken, 
Vorurteilslosigkeit und Auflehnung gegen die Tyrannei der ,,Meinungen“ aus. 
Vsemil strebt nach einem Leben außerhalb der „unnatürlichen“ Verhältnisse, 
in einer Welt der „wirklichen“ Werte: „Богатство, чины, предметы попечений 
— похожи на театральные деньги.“ 54)

53) Ebd., S. 133.
51) Ebd., S. 5.
Ja) J. J. Rousseau, Emil oder über die Erziehung, a. a. O., S. 61.
56 ) Игра судьбы, а. а. О., S. 27.
57) Ebd., S. 33.
58) Ebd., S. 170.

Nelest denkt nicht nur völlig wie Rousseau, „der allein führt seinen Willen 
aus, welcher sich zur Vollstreckung desselben nicht fremder Arme zu bedienen 
braucht“ 55), sondern auch wie Radiscev, daß der Mensch, wenn er nicht als 
Unterdrücker gelten wolle, alles selbst durch eigene Arbeit erwerben und 
können muß. Er will seinen Freund belehren: „Скажи мне, как ты столь дерзко 
заключаешь, что все сотворены для твоих услуг и что ты только создан на­
слаждаться трудами других. Найди металлические руды, выплавь железо, 
сделай плуг и секиру, шерсть с овец, умей ткать, плести, шить себе одежду, 
построй хижину.“ 56)

Mit besonderer Hochachtung spricht Nelest von der Arbeit des Landmannes. 
Der Bauer ist „gezwungen, unter Schweiß und Tränen den Boden zu bearbeiten, 
um seine tägliche Nahrung zu gewinnen“ , nur damit Vsemil die Schönheit des 
Landlebens besingen kann. Vsemil ist der legitime Nachfolger der Aufklärungs­
philosophen, er ist davon überzeugt, daß das Streben des Herzens nach Glück 
gerecht ist: „Как смеете вы, стальные души, полагать оковы на склонности. 
Кто вам дал власть определять сердечным чувствиям меру и границы.“ 57)

Plenita, die als junges Mädchen mit dem Grafen verheirat worden war, liebt 
Vsemil, fürchtet jedoch den Ehebruch. Besonders interessant ist die Gestalt ihres 
Ehemannes, des Greises Slabosil, von dem Nelest sagt: „Вот человек, вот муж, 
вот истинный философ.“ 58) Graf Slabosil, der ein stürmisches Leben hinter sich 
hat, ist von Plenitas Vater dadurch vor dem Elend bewahrt worden, daß dieser 
ihm sterbend seine Tochter zur Frau gab. Die Beziehungen zu seiner Frau sind 
von der Achtung vor den Rechten der Persönlichkeit getragen. Als er sich mit 
ihr verheiratete, bat er sie, ihm gegenüber ihre Gefühle nicht zu verbergen, auch 
dann nicht, wenn sie wirklich einen anderen lieben sollte. Slabosil hat die Nei­
gungen Plenitas für Vsemil bemerkt, als dieser beim Vorlesen aus der „Nouvelle



Der russische Aufklärungsroman 49

Héloïse sowohl seine Kenntnis des Französischen als auch seine Liebe verriet. 
Eine unerwartete Probe für die Liebe Vsemils stellt die Erkrankung der Heldin 
dar: sie hat sich mit Pocken infiziert, die ihr Gesicht entstellen. Als Slabosil be­
merkt, daß die Gefühle seines Nebenbuhlers auch jetzt nicht versiegen, kommt 
er zu dem Schluß, daß seine Frau und Vsemil nicht nur eine flüchtige Neigung, 
sondern eine tiefe Leidenschaft verbindet.

Aus der tragischen Situation gibt es anscheinend keinen Ausweg. Vsemil ruft 
a u s :  пДл я  чего сотворен граф С. Я уверено или он, или я лишний в мире ... 
На что такое множество. ... Для чего не мы только двое с Пленитою живем 
на свете. 59) Sie erfährt aber eine unerwartete Lösung: Der Graf schreibt an den 
von Plenita des Hauses verwiesenen Nebenbuhler einen Brief. Indem er das 
Recht des Menschen auf sein persönliches Glück respektiert, trete er selbst vom 
Schauplatz ab.

59) Ebd., S. 21.
60) Wir erinnern daran, wie scharf ähnliche Ideen in der Mitte des 19. Jahrhunderts ver­

folgt wurden und weisen auf Cernysevskijs Roman „Was tun?“ hin.
61) A. Kuéerov, Сентиментальная повесть и литература путешествий, in: История 

русской литературы, Bd. V, Moskau-Leningrad 1941, S. 109.

Diese Lösung ergab sich aus der Ethik der Materialisten des 18. Jahrhunderts. 
Wenn man die „natürlichen Neigungen“ nicht verletzt, können tragische per­
sönliche Konflikte leicht und schnell gelöst werden. Dieser Standpunkt weicht 
jedoch so entschieden von der kirchlichen Moral ab60), daß der Autor im mer wie­
der geschickt manövrieren muß, um seine radikale Einstellung zu verbergen. 
Das ist ihm jedoch nicht geglückt. Slabosil vereinbart, daß die rechtmäßige 
Ehe zwischen Vsemil und Plenita erst nach seinem Tode geschlossen 'wird. Ein 
Brief von Nelest beschließt den Roman, in dem sein Freund scharf verurteilt 
wird. Eine Reaktion, die gar nicht mit dem Lobe für Slabosils Verhalten in Über­
einstimmung zu bringen ist.

Emin hat den Roman bis zu seinem eigentlichen ideologischen Höhepunkt ge­
führt: der Verwirklichung der Idee vom „wahren Philosophen“ . Man kann einen 
solchen Ausweg auch als ein „Glätten der sozialen Gegensätze“ 61) bezeichnen.

Dieses Sujet zu Ende zu führen, war aus Zensurgründen völlig unmöglich. 
Auf der letzten Seite der Ausgabe von 1789 steht: Ende des ersten Teils. Diese 
Anmerkung fehlt in der zweiten Auflage 1798. Hier hat der Autor schon nicht mehr 
hoffen können, die Fortsetzung zu veröffentlichen.

Die Romane Nikolaj Èmins stellen keine besonderen künstlerischen Leistungen 
dar. Aber sie geben Auskunft darüber, wie die aufklärerischen Ideale in das 
Bewußtsein eines Durchschnittschriftstellers eindringen.

Offenbar war Émin nicht fähig, ein Werk zu schaffen, dessen künstlerische An­
lage die Ideologie der Aufklärung in der für das 18. Jahrhundert vollendetsten 
künstlerischen Form ausdrückte.



50 J. L OTMAN

Eine qualitativ neue Etappe bedeuten in dieser Beziehung die Romane A. N. 
Radiscevs. Schon im „Житие Федора Ивановича Ушакова“ hat Radiscev ver­
sucht, eine künstlerische Form zu finden, die es ihm ermöglichte, ein so wichtiges 
sozialpolitisches Anliegen wie die Idee der Volksrevolution zu gestalten. Indem 
sich Radiscev die Aufgabe stellte, bestimmte theoretische Anschauungen zu pro­
pagieren, war er zugleich als Materialist und Sensualist der Meinung, daß ein 
Schriftsteller niemals durch abstrakte Wahrheiten zu überzeugen ist. Der Leser 
selbst müsse die Fähigkeit besitzen, alle konkreten Erscheinungen zu beobachten 
und aus ihnen eine Theorie abzuleiten. Das bewog Radiscev zu einer positiven 
Einstellung zum Plan eines ,,empirischen“ Werkes. Er will den Leser über­
zeugen, daß alle Ereignisse, über die der Autor berichtet, wissenschaftlich zuver­
lässig dargestellt sind. Daher enthält das ,,Житие . , “ reiches dokumentarisches 
Tatsachenmaterial, um demonstrativ die Zuverlässigkeit der Biographie zu unter­
streichen. Doch dahinter steht eine philosophische Konzeption. Von Radiscev 
wird keine ,,Robinsonade“ konstruiert, um die „natürlichen“ Eigenschaften 
des Menschen zu schildern oder um die „Natürlichkeit“ der Revolution zu be­
weisen.

Eine Gruppe von Studenten — das ist der theoretische Ausgangspunkt der 
Geschichte. Sie stellen das Volk dar, Bokum ist der Tyrann und Zar, Usakov 
aber der Volksführer; die Gestalten sind so angeordnet, daß der Leser hinter der 
„Studentenrevolte“ die Geburt einer Volksrevolution erblickt.

Weitaus interessanter aber ist die Komposition des „Путешествие из Петер­
бурга в Москву“ . RadiScev hat, als er die Reisebeschreibung zur komposito­
rischen Grundlage seines Romans machte (hier ist natürlich nicht die Rede von 
den Reisebeschreibungen Sternes, die zur Komposition des Buches von RadiScev 
eine sehr entfernte Beziehung haben, sondern von der klassizistischen Reise- 
beschreibung), diese vom Standpunkt der aufklärerischen Ästhetik betrachtet. Die 
Umwelt, die der Verfasser empirisch wahrnimmt, ist die Welt der Bauern, die 
Welt der Arbeit und des unterdrückten Volkes. Sie wird für den Verfasser zum 
Träger höherer ethischer Werte. Alle Leitideen des Buches werden aus den Be­
obachtungen des täglichen Lebens gewonnen. In dem Buch erkennt man die für 
die aufklärerische Ästhetik charakteristischen zwei Ebenen — eine reale und eine 
ideologische. Dieser Umstand findet auch in den zwei Stilebenen seinen Nieder­
schlag. Beide sind jedoch miteinander unlösbar verbunden.

Während der realistische Schriftsteller des 18. Jahrhunderts bei der Darstellung 
des täglichen Lebens von keinem vorgefaßten Urteil ausgeht,wobei das dichterische 
Schaffen zum Prozeß der Erforschung des Lebens wird, geht das aufklärerische 
Denken Radiscevs einen anderen Weg. Der Schriftsteller tr itt  hier nicht als For­
scher auf, der die Resultate seines Versuches noch nicht kennt, sondern als Wissen­
schaftler, der seinem Auditorium einen schon im Laboratorium ausprobierten 
Versuch vorführt. Der Leser soll selbst die Schlußfolgerungen aus den ihm unter­
breiteten Tatsachen ziehen. Der Verfasser kennt diese Schlußfolgerungen bereits,



Der russische Aufklärungsroman 51

darum konzentriert sich jedes Kapitel des Buches auf eine konkrete Episode. 
Andererseits trägt die Aufeinanderfolge der Kapitel deutliche Züge einer logischen 
Konstruktion. Sie ist eine logische Folge von Ideen, die dem Leser begreifbar ge­
macht werden sollen.

Die ,,Die Reise von Petersburg nach Moskau“ schließt eine deutlich sichtbare 
Reihe literarischer Erscheinungen ab. Das 19. Jahrhundert stellt dem Roman neue 
Aufgaben. Jedoch kann unsere Kenntnis vom Realismus des 19. Jahrhunderts 
nicht vollständig sein, wenn wir nicht den Einfluß kennen, den die aufklärerische 
Prosa der vorauf gegangenen Epoche ausgeübt hat.



H. GRASSHOFF

Zum Begriff der literarischen Strömungen 
in der Literaturwissenschaft

Kein literaturwissenschaftlicher Terminus erfährt so viele verschiedenartige 
Deutungen und unterschiedlichen Gebrauch, findet Vorurteils volle Zustimmung 
oder scharfe Ablehnung wie der Begriff der literarischen Strömung. Das mag nicht 
zuletzt darin seine Ursache haben, daß die Gliederung des literarischen Schaffens 
in bestimmte, fest voneinander abgegrenzte historische Epochen wie z. B. Renais­
sance, Barock, Rokoko, Klassizismus, Romantik und Realismus noch relativ 
jungen Datums ist. Bekanntlich übernahm erst gegen die Jahrhundertwende die 
Literaturwissenschaft diese einzelnen Termine zögernd von ihrer Nachbardiszi­
plin, der Kunstgeschichte, für die 1915 Wölfflin in seinem programmatischen Buch 
„Kunstgeschichtliche Grundbegriffe“ die Ergebnisse seiner langjährigen stil­
geschichtlichen Forschungen zusammengefaßt h a t.г)

Die unterschiedliche Definition der literarischen Strömungen durch die zeit­
genössische bürgerliche Literaturwissenschaft verleugnet auch heute noch nicht ihre 
Abhängigkeit von der stilkritischen Einteilung der bildenden Künste, indem sie sich 
bei der Charakterisierung der wesentlichen Merkmale weitestgehend auf formale, 
äußere Kriterien stützen.2) Dennoch war die bürgerliche Wissenschaft wiederholt, 
wenn auch vergeblich bemüht, die inneren Gesetzmäßigkeiten und entscheidenden 
Ursachen für die Entstehung und Herausbildung der unterschiedlichen literarischen 
Strömungen zu ergründen. So hielten z. B. die führenden Vertreter der ausgespro­
chen idealistischen Richtung der Literaturwissenschaft, wie die Geisteswissenschaf t- 
ler Dilthey und Nohl, drei zeitlose, menschlich künstlerische Grundanschauungs­
weisen und deren ständigen Wechsel für die Triebkräfte des literarischen Prozesses.3)

г) H. Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe, München 1915; 10. Aufl., Basel [1948].
Über das Verhältnis der bürgerlichen Literaturwissenschaft zur Frage der literarischen 
Strömungen vgl. die wertvolle Darstellung des Holländers H. P. H. Teesing, Das Pro­
blem der Perioden in der Literaturgeschichte, Groningen 1948 (Diss.). Diese Arbeit 
fand bei den westlichen Wissenschaftlern wenig Beachtung, siehe: Forschungsprobleme 
der vergleichenden Literaturgeschichte, Internationale Beiträge zur Tübinger Literar­
historiker-Tagung, September 1950, Tübingen 1951, S. 15.

2) Vgl.: G. V. Wilpert, Sachwörterbuch der Literatur, Stuttgart [1955], die Artikel: Renais­
sance, Barock, Klassizismus, Romantik usw.

3) W. Dilthey, Das Erlebnis und die Dichtung, Leipzig 1905, 10. Aufl. 1929; H. Nohl, 
Stil und Weltanschauung, Jena 1920.



Die literarischen Strömungen 53

In ähnlicher Weise suchte auch noch H. A. Korff in seinem umfangreichen Werk 
„Geist der Goethezeit den Übergang von der deutschen Aufklärung über Sturm 
und Drang und Romantik zur Weimarer Klassik mit inneren Gesetzmäßigkeiten 
auf ideengeschichtlichem Gebiet zu erklären.4) Andere bürgerliche Literatur­
wissenschaftler, wie Petersen, Kummer und Peyre, nahmen ihre Zuflucht zu 
biologisch-geneologischen Deutungen.5) Sie gingen von einem scheinbaren Anta­
gonismus zwischen der jungen vorwärtsstrebenden Generation, den Kindern, und 
der alten, konservativen Generation, den Vätern, aus und führten das Generations­
problem auf den ständigen Wechsel der ideologischen und künstlerischen Auf­
fassungen und Ausdrucksformen zurück. Diese Theorie wurde mittels einer ge­
schickten Zahlenakrobatik zu einer solchen Perfektion entwickelt, daß, eine 
Generationsdauer von ЗЗ1^ Jahre angenommen, sich in jedem Jahrhundert drei 
Generationen nacheinander ablösen. Damit war der Weg gebahnt für die Annahme 
der in größeren, aber gleichmäßigen Zeitabschnitten auf tretenden literarischen 
Höhepunkte, wie sie bespielsweise der positivistische Forscher W. Scherer für die 
deutsche Literatur annahm : 600 —1200 —1800.e) Verbunden mit ethnographischen 
Aspekten J . Nadlers7) endet diese Art der kulturgeschichtlichen Periodisierung 
durch Einbeziehung rassistischer Theorien beinahe zwangsläufig bei Spenglers 
menschheits- und kulturfeindlicher These vom ,,Untergang des Abendlandes“ in­
folge einer angeblich drohenden Vernichtung der ,,weißen“ durch die ,,gelbe“ 
Rasse.8)

4) H. A. Korff, Geist der Goethezeit, 5 Bde. (Sturm und Drang, Klassik, Frühromantik, 
Hochromantik, Register), Leipzig 1923 — 1957.

5) J. Petersen, Die literarischen Generationen, Berlin 1930; F. Kummer, Deutsche Litera­
turgeschichte des 19. Jahrhunderts, dargestellt nach Generationen, Dresden 1909; 
H. Peyre, Les générations littéraires, Paris [1948].

6) Vgl.: Teesing, a. a. O., S. 60.
7) J. Nadler, Literaturgeschichte der deutschen Stämme und Landschaften, 4 Bde., 

Regensburg 1912 — 1928; 4. Aufl. 1938 — 1941.
8) O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes, Wien 1918, 140. (!) Auflage 1959.
°) L. Cazamian, Études de psychologie littéraire, Paris 1913, S. 2 ff. Vgl. Teesing, a. a. O., 

S. 111.

Wie sehr gerade die Einteilung der Literaturgeschichte in einzelne Epochen 
noch immer vielfältigen Spekulationen ausgesetzt ist, beweisen höchst anschaulich 
die wiederholten Bemühungen bürgerlicher Literaturwissenschaftler, dem histori­
schen, literarischen Entwicklungsprozeß geometrische und physikalische Schemata 
willkürlich aufzuzwingen. Neben dem Kreis und der Spirale fand besonders die 
Pendeltheorie ihre Liebhaber, nach welcher die Entwicklung der Literatur als ein 
fortwährender Wechsel antithetischer, bipolarer Epochen erfolgt. So stellt der 
französische Anglist Cazamian die rationale, klassizistische Periode der irratio­
nalen, romantischen, die „sensibilité“ der „intelligence“ , die „subjectivité“ der 
„objectivité“ , den „idéalisme“ dem „réalisme“ gegenüber.9) Ähnliches hat auch



54 H. GRASSHOFF

schon Petersen10) versucht. Diese Polarität hatte schon immer etwas Reizvolles. 
Auch Schiller hatte von einer ,,naiven und sentimentalischen Dichtung“ , Goethe 
von Diastole und Systole, Nietzsche vom Apollinischen und Dionysischen ge­
sprochen.11) Wölfflin faßt später Barock und Klassik, Strich Klassik und Roman­
tik als antithetische Erscheinungen, als Gegensatzpaare auf.12)

10) J. Petersen, Literaturgeschichte als Wissenschaft, Heidelberg 1914.
n ) Vgl. : Teesing, a. a. O., S. 114/115.
12) H. Wölfflin, Renaissance und Barock, München 1888, 4. Aufl., 1926; F. Strich, Deutsche 

Klassik und Romantik, München 1922, 4. Aufl. 1949.
13) Siehe: R. Wellek und A. Warren, Theory of literature, New York 1949, 3. Aufl. 1956, 

S. 281 ; W. Milch, Europäische Literaturgeschichte, Schriftenreihe der Europäischen 
Akademie, H. 4, Wiesbaden 1949, S. 27; H. P. H. Teesing, in: Forschungsprobleme 
der vergleichenden Literaturgeschichte, a. a. 0., S. 15.

14) So z. B. : J. Mâchai, Slovanské literatury, 3 Bde., Prag 1922 — 1929.
15) D. Tschiievskij, Survey of Slavic civilisation, Vol. I. Outline of Comparative Slavic

Literatures, Boston 1952, S. 10. 16) Ebd., S. 79—81. 17) Ebd., S. 120—129.

Das Einzwängen der literarischen Strömungen in ein starres Schema — vor­
züglich angewandt auf die Weltliteratur von der komparativistischen Literatur­
wissenschaft — rief wegen seines verflachenden, die nationalen Besonderheiten 
gröblich vernachlässigenden Schematismus immer mehr Widerspruch im bürger­
lichen Lager hervor.13) Dennoch hat auf dem Gebiet der Slawistik trotz oder auch 
gerade wegen ähnlicher mißglückter Versuche14) D. Tschizevskij in seinem Buch 
,,Outline of Comparative Slavic Literatures“ , Boston 1952, ohne Rücksicht auf 
wissenschaftliche Genauigkeit in komparativistischer Manier die gesamten slawi­
schen Literaturen in das Prokrustesbett eines ständigen Wechsels zwischen zwei 
Extremen gepreßt. Nach Tschizevskij werden, den Schwingungen eines Pendels 
folgend, fortwährend ,,closed forms“ von ,,free forms or even formlessness“ ab­
gelöst, klare, symmetrische, feste Formen lösen verschwommene, unharmonische 
und fließende ab. Im fortlaufenden Wechsel stehen sich anthitetisch gegenüber: 
das Romanische und die Gotik, Gotik und Renaissance, Renaissance und Barock, 
Barock und Klassizismus, Klassizismus und Romantik, Romantik und Realismus, 
der Realismus und der Symbolismus.15) Wir sehen, daß ein derartiges Schema, 
das den Anspruch erhebt, sämtliche slawische Literaturen zu erfassen, zu derart 
simplifizierten Einordnungen greifen muß, so daß bei dieser oberflächlichen und 
gewaltsamen Systematik alle wichtigen Züge der einzelnen literarischen Strö­
mungen in unwissenschaftlicher Weise verzerrt und die wirkliche Entwicklung 
der Literatur verflacht und verfälscht wird. So sieht sich u. a. Tschizevskij ge­
zwungen, unter den Begriff des Klassizismus nicht nur die vorherrschende ratio­
nale, antikisierende Strömung des Feudalabsolutismus, sondern auch noch die 
subjektiv-gegenwartsnahe bürgerlich-demokratische Richtung des Sentimentalis- 
mus zusammenfassen.16) Bewußt schließt er sein Schema nicht mit dem sozialisti­
schen Realismus, sondern mit dem dekadenten Symbolismus ab .17)



Die literarischen Strömungen 55

Für die in Westeuropa und den USA täglich an Bedeutung zunehmende kom- 
parativistische Schule ist kennzeichnend, daß sie dem Studium der literarischen 
Strömungen große Bedeutung bennißt und bestrebt ist, Parallelerscheinungen und 
analoge literarische Vorgänge in aüen europäischen Literaturen zu konstruieren 
und miteinander zu vergleichen, wobei sie auf allgemeingültige Kriterien für die 
einzelnen literarischen Epochen und Strömungen als entscheidende Maßstäbe 
angewiesen ist. Die Vertreter dieser kosmopolitisch orientierten Richtung in der 
Literaturwissenschaft reden einer gesamteuropäischen, gemeinsamen westlichen 
Literatur- und Geistesgeschichte mit gleichzeitiger Eliminierung und Diskrimi­
nierung der sozialistischen Literaturen das Wort. Mit großem Fleiß hat die so­
genannte „Vergleichende Literaturwissenschaft“ materialreiche, jedoch über­
wiegend unhistorische und antisoziologische Untersuchungen über die „Prä­
romantik , das literarische Barock, den Klassizismus und andere literarische 
Strömungen in den westeuropäischen Literaturen durchgeführt.18) Für den 1961 
nach Utrecht einberufenen 3. Internationalen Kongreß für vergleichende Literatur­
wissenschaft wurde neben dem traditionellen Komplex der internationalen Litera­
turbeziehungen auch die Festlegung allgemein verbindlicher Definitionen der 
wichtigsten literaturtheoretischen Begriffe, wie beispielsweise einzelner Strömun­
gen und Gattungen, auf die Tagesordnung gesetzt.19)

18) Siehe die ausführlichen nach literarischen Strömungen gegliederten Literaturverzeich­
nisse in der Zeitschrift ,,La Revue de littérature comparée, Paris 1921 ff. sowie: L. P. 
Betz, La littérature comparée, Essai bibliographique, Straßburg 1900; F. Baidensperger 
und W. P. Friedrich, Bibliography of Comparative Literature, Chapel Hill 1950, fort­
gesetzt in „Yearbook of Comparative and general Literature“ , Chapel Hill 1952ff. 
Über den bürgerlichen Komparativismus vgl. : R. Samarin, Современное состояние 
сравнительного литературоведения в некоторых зарубежных странах, Известия 
АН СССР, ОЛЯ, Bd. XVIII, Moskau 1959, H. 4, S. 334-347; I. Neupokoeva, 
Современное буржуазное литературоведение и реакционная социология, Вопросы 
литературы, Moskau 11/1958, S. 129 — 144.

1Э) La Revue de littérature comparée, Nr. 2, Paris 1960, S. 335.

Trotz aller methodologischer und ideologischer Mängel zeichnet alle eben­
genannten Vertreter der bürgerlichen Wissenschaft ein positiver Zug aus: Sie 
fassen — freilich ohne die wirklichen gesellschaftlich-historischen Kräfte zu ken­
nen — die Literatur als einen chronologisch zu gliedernden Entwicklungsprozeß 
auf. Dieser mehr oder weniger „historischen“ Richtung steht als Gegenpol eine 
„philologisch-ästhetische“ Schule gegenüber, die das dichterische Werk völlig 
losgelöst von den historisch-sozialen Bedingungen und seinem Platz im Leben und 
Schaffen seines Autors betrachtet und ihre „goldenen“ Maßstäbe „sub specie 
aeternitatis“ , unter dem Aspekt des Ewigen, Nichtwiederholbaren und Unver­
gleichbaren anlegt. Die Anhänger dieser ausgesprochen formalistischen Richtung 
verzichten gänzlich auf eine Einteilung der Literaturgeschichte in einzelne 
historische Abschnitte und Strömungen. Der verstorbene Schweizer Literatur-



56 H. GRASSHOFF

theoretiker Wolfgang Kayser machte sich in seiner bereits in der vierten Auflage 
erschienenen Einführung in die Literaturwissenschaft20) zum Sprecher dieser 
formalistischen Schule, wenn er von einem „neuen Abschnitt in der Geschichte 
der literarischen Forschung“ spricht, der dadurch gekennzeichnet sei, daß er nicht 
mehr „die Persönlichkeit eines Dichters oder seine Weltanschauung, eine litera­
rische Bewegung oder eine Generation, eine soziale Gruppe oder eine Landschaft, 
einen Epochengeist oder einen Volkscharakter, schließlich Probleme und Ideen“ 
untersuche, sondern sta tt dessen „das Wesen des sprachlichen Kunstwerks” , das 
„in sich geschlossene sprachliche Gefüge” , das rein „Dichterisch-Sprachliche“.21)

20 ) W. Kayser, Das sprachliche Kunstwerk. Eine Einführung in die Literaturwissenschaft, 
Bern 1948, 4. Aufl. 1956. Eine kritische Einschätzung findet sich bei: V. Koiinov, 
Нейтрализм в теории литературы, О трактате В. Кайзера, Вопросы литературы, 
11/1958, S. 145-160.

21) W. Kayser, а. а. О., S. 5.
22) S. Etienne, Défense de la philologie, Paris 1933, 2. Aufl. Brüssel 1947, S. 63. Vgl. auch 

Teesing, a. a. O., S. 30.
23) B. Croce, Zur Theorie und Geschichte der Historiographie, Tübingen 1915, S. 103. Die 

ahistorische Betrachtungsweise Croces führte u. a. zur völligen Verstümmelung von 
Dantes Schaffen in seiner Abhandlung „Dantes Dichtung“, Zürich 1921, und rief den 
berechtigten Protest V. Klemperers hervor. Vgl. Teesing, a. a. O., S. 15 — 27.

21) Vgl.: K. Viëtor, Deutsche Literaturgeschichte als Geistesgeschichte. Ein Rückblick. 
Publications of the Modern Language Association of America, 60/1945, S. 912; E. R. 
Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern 1948, S. 19ff. ; R. Wel- 
lek, Die Krise der vergleichenden Literaturwissenschaft, Wirkendes Wort, 3/1959.

Aus dieser Erwägung heraus trägt seine beachtenswerte Monographie auch aus­
drücklich den T ite l,, Das sprachliche Kunstwerk“ und bekennt sich dadurch rein 
äußerlich zum Formalismus, ähnlich wie es seine Vorläufer, so u. a. der polnische 
Forscher Ingarden mit seinem Buch „Das literarische Kunstwerk“ (Halle 1931) 
und der deutsche Literaturwissenschaftler E. Ermatinger mit seiner Untersuchung 
„Das dichterische Kunstwerk“ (Leipzig 31939), zum Ausdruck brachten. Auf eine 
ebenso konsequente Ablehnung des Begriffs der literarischen Strömung ver­
steift sich neben dem französischen Forscher Etienne 22) der bekannte und einfluß­
volle italienische idealistische Philosoph und Literaturtheoretiker Benedetto 
Croce, der die Einteilung in literaturhistorische Epochen auf das entschiedenste 
ablehnt („deren Wert gleich Null ist“ ) und sich nicht den geringsten Nutzen vom 
Begriff der literarischen Strömungen für die Forschung verspricht.23)

Mit diesen widerspruchsvollen, diametral entgegengesetzten und hartnäckig ver­
teidigten Ansichten sind keineswegs die unterschiedlichen Anschauungen der zahl­
reichen Gruppen und Grüppchen bürgerlicher Literaturwissenschaftler erschöpft. 
Am Einzelproblem der literarischen Strömungen spiegelt sich die von namhaften 
westlichen Wissenschaftlern angedeutete „Krise“ in der bürgerlichen Literatur­
wissenschaft wider und macht deutlich, daß man in eine Sackgasse geraten ist.24)



Die literarischen Strömungen 57

Einen Ausweg aus diesem Dilemma bietet nur die Orientierung auf eine dialek- 
tisch-materialistische Literaturtheorie.25)

25) Selbst Teesing muß in seiner Untersuchung feststellen: „Der sogenannte historische 
Materialismus in seiner heutigen, nicht mehr allzu eng dogmatischen Gestalt verdient 
jedenfalls Beachtung: hier wird eine wissenschaftlich ausgearbeitete Theorie gegeben, 
die in der Tat manches zu erklären vermag.“ A. a. O., S. 97.

26) Vgl. : N. S. Chruschtschow, Rechenschaftsbericht des Zentralkomitees der KPdSU an 
den XX. Parteitag, Berlin 1956, S. 151.

27) Vgl.: Известия АН СССР, ОЛЯ, Bd. XVI, Moskau 1957, H. 1, S. 3.

In der Sowjetunion leiteten die Beschlüsse des XX. Parteitages der KPdSU vom 
Februar 1956 nicht nur auf politischem und wirtschafthchem Gebiet eine neue, 
wichtige Etappe ein, auch der marxistischen Wissenschaft, darunter der Literatur­
wissenschaft, wurde eine Reihe in der Vergangenheit zum Teil sehr vernachlässigter 
und daher vordringlich zu lösender Aufgaben gestellt. So wurde u. a. mit Nach­
druck gefordert, das Studium theoretischer Probleme der Literaturwissenschaft 
bedeutend zu verstärken.

In kritischer Auswertung des von der fortschrittlichen alten bürgerlichen 
Wissenschaft zusammengetragenen Materials, zugleich aber in kämpferischer Aus­
einandersetzung mit allen bürgerlich reaktionären und revisionistischen Anschau­
ungen soll — ausgehend von den hervorragenden Werken der Weltliteratur und 
unter Berücksichtigung der aktuellen Erfordernisse der Gegenwartshteratur — 
unverzüglich und energisch die Ausarbeitung einer umfassenden marxistischen 
Literaturtheorie in Angriff genommen werden.26)

Die sowjetische Akademie der Wissenschaften setzte die richtungsweisenden 
Direktiven sogleich in die Tat um. Die Klasse für Sprache und Literatur erklärte 
1956 folgende vier Problemkreise zu Schwerpunkten der weiteren literatur­
wissenschaftlichen Forschung :

1. Die Gesetzmäßigkeiten des literarischen Entwicklungsprozesses ;
2. Die Hauptetappen bei der Herausbildung des Realismus in der Weltliteratur;
3. Die Entstehung und Weiterentwicklung der Methode des sozialistischen Rea­

lismus;
4. Die Wechselbeziehungen und Wechselwirkungen der einzelnen National­

literaturen untereinander.27)

Als ersten bedeutsamen und entscheidenden Schritt zur Lösung dieser fest- 
umrissenen Aufgaben führte im April 1957 das Institut für Weltliteratur in Moskau 
eine siebentägige Konferenz zu Fragen des Realismus in der Weltliteratur durch. 
Zur gründlichen Vorbereitung dieser seit langem notwendig gewordenen Diskus­
sion über theoretische Probleme des Realismus wurden einige Monate vorher alle 
grundlegenden Beiträge und Referate in den wissenschaftlichen Zeitschriften der



58 H. GRASSHOFF

Sowjetunion veröffentlicht28) und zusätzlich ein neues Literatur wissenschaftliches 
Publikationsorgan, die Monatszeitschrift ,, Вопросы литературы“ , geschaffen.

28) Die Referate und wichtigsten Diskussionsbeiträge der Realismus-Konferenz wurden 
zusammengefaßt im Sammelband: Проблемы реализма, Материалы дискуссии о 
реализме в мировой литературе, 12 — 18 апреля 1957, Moskau 1959. Deutsche Über­
setzung: Probleme des Realismus in der Weltliteratur, Berlin 1962.

29) Siehe: Вопросы литературы, 5/1958, S. 123. In gekürzter und überarbeiteter Fassung 
nachgedruckt in: Проблемы реализма, а. а. О., S. 575ff.

30) Ebd., S. 575—632. (Übersetzungen von mir. — H. G.)
31) Ebd., S. 592-600.
32) Ebd., S. 581.
33) Ebd., S. 582. 34) Ebd., S. 632. 35) Ebd.

Die Realismus-Konferenz, die trotz einiger kleinerer Mängel nach der kritischen 
Einschätzung des bekannten sowjetischen Literaturwissenschaftlers J . E. Êl’s- 
berg eine „wichtige, aber auch notwendige Etappe in der Entwicklung der sowje­
tischen Literaturwissenschaft darstellt“ 29), räumte endgültig mit der von Nedo- 
sivin aufgestellten vulgarisierenden, ahistorischen Konzeption vom „Realismus“ 
und einem alle übrigen künstlerischen Methoden umfassenden „Anti-Realismus“ 
auf30) und führte neben einer kritischen Abrechnung mit den revisionistischen 
Auffassungen Georg Lukäcs’ von einer „automatischen Wiedergabe der Wirk­
lichkeit“ zu einer erweiterten und umfassenden Definition des Realismus. In 
seiner Zusammenfassung mit der bedeutungsvollen Überschrift ,,Die Probleme 
des Realismus und die Aufgaben der Literaturwissenschaft“ 31) forderte Ël’sberg, 
daß die marxistische Literaturwissenschaft „eine feste theoretische Zielstrebig­
keit mit der Erforschung der konkreten historischen Gesetzmäßigkeiten der 
literarischen Entwicklung unter Heranziehung sowohl des umfangreichen klassi­
schen als auch zeitgenössischen künstlerischen Materials vereinigen müsse“ .32) 
Dabei solle sich der Forscher einerseits ebensosehr vor einem die konkreten histo­
rischen Tatsachen vernachlässigenden und in der Luft schwebenden Theoretisieren 
als auch andererseits vor einem unschöpferischen und fruchtlosen Empirismus 
hüten, der dem Revisionismus bei seinen Angriffen gegen die marxistisch-lenini­
stische Theorie Handlangerdienste leistet.33) Das eingehende Studium des Realis­
mus als des „Hauptentwicklungsweges der W eltliteratur“ und seiner kompli­
zierten Beziehungen zu anderen künstlerischen Methoden bildet die Grundlage 
für eine echte marxistische Literaturtheorie.34) Von der Sowjetischen Akademie 
der Wissenschaften wurden in Auswertung der Realismus-Konferenz folgende 
größere Kollektivarbeiten vorgesehen: „Der Reab’smus und seine Beziehungen 
zu anderen schöpferischen Methoden“, „Die Entwicklungsetappen des Realismus 
bei der Herausbildung der Nationalliteraturen“ und „Die Entstehung und Festi­
gung des sozialistischen Realismus in der russischen Literatur4 ‘. 35)

Diese bedeutsame Konferenz hat eindeutig bewiesen, daß zur allseitigen und 
erschöpfenden Erforschung der Wesenszüge und Besonderheiten des Realismus



Die literarischen Strömungen 59

ein gründliches Studium der verschiedenen literarischen Strömungen, von der 
Antike über die Renaissance, das Barock, den Klassizismus, den Sentimentalis- 
mus, die Romantik, den kritischen Realismus bis hin zum sozialistischen Realis­
mus sowohl in den europäischen als auch in den nichteuropäischen Literaturen 
auf der Grundlage des konkret-historischen Materials erforderlich ist. Dieser 
Tatsache wurde auch in den Themenkreisen des im September 1958 nach Moskau 
einberufenen IV. Internationalen Slawistenkongresses Rechnung getragen.36)

36) Über die auf dem IV. Internationalen Slawistenkongreß gehaltenen Referate und Dis­
kussionsbeiträge vgl. : Международный съезд славистов, Отчет, Moskau 1960, S. 138ff.

37) Siehe: IV Международный съезд славистов, Сборник ответов на вопросы по лите­

ратуроведению, Moskau 1958.
38) Siehe: Zeitschrift für Slawistik, Bd. I ll , Berlin 1958, H. 2 — 3.

So rief das Vorbereitende Komitee alle internationalen slawistischen Literatur­
wissenschaftler zur Beantwortung u. a. folgender Fragen auf37): Welche E nt­
wicklung nahmen die Ideen des Humanismus und der Renaissance in den slawi­
schen Ländern?

Hat es in den slawischen Ländern eine sogenannte „Barockliteratur“ gegeben?
Falls dieser Terminus zur Bezeichnung einiger literarischer Strömungen des 

17. und 18. Jahrhunderts angenommen werden kann, welches sind die Besonder­
heiten der „Barockliteratur“ in den einzelnen slawischen Ländern?

Welche spezifischen Züge weist die Romantik in den slawischen Ländern auf? 
Welche Züge hat sie mit der westeuropäischen Romantik gemeinsam?

Worin unterscheidet sich der romantische Held in den slawischen Literaturen 
und in den europäischen Literaturen?

Wie erfolgte im 19. Jahrhundert der Übergang von der Romantik zur reahsti- 
schen Literatur in den einzelnen slawischen Ländern?

Welche charakteristischen Züge hat der Realismus bei den Slawen im Vergleich 
zum westeuropäischen Realismus?

Welches sind die nationalen Besonderheiten des sozialistischen Realismus in 
den Literaturen der slawischen Völker?

Die insgesamt 36 Fragen zu Problemen der slawischen Literaturen wurden in 
Vorbereitung dieses Kongresses allen Teilnehmern zur Beantwortung vorgelegt 
und von Slawisten aus zahlreichen Ländern schriftlich beantwortet. Von den 
Slawisten der DDR, die sich mit einer erfreulich großen Anzahl von Vorträgen 
am Kongreß beteiligt haben38), gingen bedauerlicherweise keine Stellungnahmen 
zu den oben angeführten theoretischen Problemen ein.

Der Vorsitzende des Internationalen Slawistenkomitees, Akademiemitglied 
V. V. Vinogradov, stellte in einer Gesamteinschätzung des Kongresses fest, daß 
sich auf dem Gebiet der Literaturwissenschaft — besonders deutlich bei den For­
schern aus den slawischen Ländern — die Tendenz bemerkbar gemacht hat, den 
Entwicklungsprozeß des Realismus konkret-historisch zu erforschen und die

5 Graßhoff/Lehmann



60 H. GRASSHOFF

kulturellen und literarischen Wechselbeziehungen zwischen den verschiedenen sla­
wischen Nationen zu untersuchen. Relativ weniger Aufmerksamkeit habe man 
den Problemen des Klassizismus und Sentimental! smus in den west- und süd­
slawischen Literaturen gewidmet.39)

39) Vgl.: Известия АН СССР, ОЛЯ, Bd. XVII, Moskau 1958, H. 5, S. 495.
40) Ebd.
41) Vgl. : die Berichte: Творческая практика и теоретическая мысль, Вопросы литературы, 

Moskau 6/1959, S. 61—93; Всесоюзное совещание по вопросам социалистического 
реализма, Известия АН СССР, ОЛЯ, Bd. XVIII, Moskau 1959, H. 4, S. 382-386.

42) N. S. Chruschtschow, Über die Kontrollziffern für die Entwicklung der Volkswirtschaft 
in der UdSSR in den Jahren 1959 — 1965, Berlin 1959, S. 70.

43) Известия АН СССР, ОЛЯ, Bd. XVIII, Moskau 1959, H. 4, S. 382.

Der IV. Internationale Slawistenkongreß beschloß schließlich auf literatur­
wissenschaftlichem Gebiet unter anderem die Herausgabe eines Sammelbandes 
zu Fragen des Barock sowie die Bildung nationaler Kommissionen zur Heraus­
gabe von Nachschlagewerken für alle sprach- und literaturwissenschaftlichen 
Termini.40)

Der nächste Höhepunkt auf dem Wege zu einer marxistischen Literaturtheorie 
war die im März 1959 vom Institut für Weltliteratur und vom Sowjetischen 
Schriftstellerverband in Moskau veranstaltete Konferenz über Fragen des sozia­
listischen Realismus. Es erscheint nur logisch und folgerichtig, daß nach der 
Realismuskonferenz die wichtigen Probleme der grundlegenden künstlerischen 
Schaffensmethode aller fortschrittlichen Dichter, Schriftsteller und Künstler 
zur Diskussion gestellt wurden. Auf dieser Tagung diskutierte man nicht nur über 
die Vielfalt des künstlerischen Stils und der dichterischen Ausdrucksformen 
des sozialistischen Realismus anhand zahlreicher Beispiele aus den Nationallitera­
turen der Völker der UdSSR, sondern auch über dessen Bedeutung für die E nt­
wicklung einer sozialistischen Ästhetik und Moral. Darüber hinaus wurde eine 
scharfe Auseinandersetzung mit den gehässigen und diffamierenden Angriffen 
einiger westlicher „Literaturwissenschaftler“ geführt.41) Die Konferenz trug 
gleichzeitig den Forderungen Rechnung, die der im Februar 1959 zusammen- 
getretene XXI. Parteitag der KPdSU für die wissenschaftliche Arbeit aufgestellt 
hatte, nämlich ,,die vom Leben gestellten neuen Fragen schöpferisch zu verall­
gemeinern und kühn theoretisch zu lösen . . .“ 42) So hob der Direktor des Moskauer 
Instituts für Weltliteratur, I. I. Anisimov, in seinen einleitenden Ausführungen 
die entscheidende Bedeutung hervor, welche die theoretische Verallgemeinerung 
aller literarischen Erscheinungen hat, und charakterisierte die aktive Rolle der 
Theorie für die Praxis folgendermaßen: ,,Die Theorie erhellt die allgemeinen E nt­
wicklungstendenzen unserer Literatur, sie trägt zur Entstehung und Heraus­
bildung neuer Elemente in unserer Literatur bei. Sie hilft mit bei der Überwin­
dung dieser oder jener Hindernisse, die oft mit einer oberflächlichen, nicht ge­
nügend tiefen Vorstellung von der Wirklichkeit Zusammenhängen.“ 43)



Die literarischen Strömungen 61

Nach ihrer Meinung über die in der nächsten Zeit vorrangig zu lösenden Auf­
gaben befragt, betonten die führenden sowjetischen Literaturwissenschaft ier in 
Auswertung der Beschlüsse des XXI. Parteitages immer wieder die Notwendig­
keit einer intensiven Erforschung und einer allgemeinverständlichen Darstellung 
der Grundlagen einer marxistischen Literaturtheorie. So erklärte der Leiter des 
Lehrstuhls für russische Literatur an der Moskauer Lomonosov-Universität, 
A. N. Sokolov : ,,Eine unaufschiebbare Aufgabe unserer Literaturwissenschaft. . .“ 
ist „die Schaffung eines wissenschaftlichen Nachschlagewerkes literaturwissen­
schaftlicher Termini, in dem kurz die Geschichte der Termini und ihre theoretische 
Definition gegeben werden“ .44)

44) Ebd., S. 297-298.
45) Литературная Энциклопедия, Bd. 1—9, 11, Moskau 1930 — 1939.
«) Известия АН, а. а. О., S. 420. — Inzwischen erschien bereits der 1. Bd. der Краткая

Литературная Энциклопедия, Moskau 1962. 47) Ebd., S. 419.
48) Vgl.: Kunst und Literatur, Sonderbeilage zu Heft 7/1959 sowie Heft 8/1959.

Der bedeutende Spezialist auf dem Gebiet der älteren russischen Literatur, 
N. K. Gudzij, machte den begrüßenswerten Vorschlag, ein großes Nachschlage­
werk in der Art der „Литературная Энциклопедия“ 45), der zwölf bändigen 
Enzyklopädie über alle Gebiete der Weltliteratur aus den zwanziger und dreißiger 
Jahren, herauszugeben und dem Prozeß der literarischen Entwicklung in all semer 
Kompliziertheit, Widersprüchlichkeit und dem historisch bedingten Kampf der 
literarischen Richtungen und Strömungen mehr Interesse zu widmen.46) Das 
Korrespondierende Akademiemitglied P. N. Berkov erachtete es als eine der wich­
tigsten Aufgaben der Literaturwissenschaft, in den nächsten Jahren die E n t­
stehung des Klassizismus, den Wechsel solcher Stile oder literarischen Richtungen 
wie Barock, Klassizismus, Präromantik, Sentimentalismus und den frühen Realis­
mus näher zu erforschen.47) Der nächste Schritt zur Verbindung der marxistischen 
Literaturtheorie mit der schöpferischen Praxis war der im September 1959 ein­
berufene III. sowjetische Schriftstellerkongreß.48)

Parallel zum Schriftstellerkongreß liefen die Vorbereitungen der Sowjetischen 
Akademie der Wissenschaften für die für Januar 1960 anberaumte grundlegende 
Tagung über literarische Wechselwirkungen und Wechselbeziehungen. In einer 
grundsätzlichen und nachdrücklichen Distanzierung von der besonders in den 
USA, in Frankreich und in Japan verbreiteten Schule der „vergleichenden Lite­
raturwissenschaft“ verurteilten die sowjetischen Wissenschaftler nicht nur deren 
formalistisch-idealistischen Charakter, sondern auch den auf ideologische und poli­
tische Ursachen zurückgehenden „Europazentrismus , der bewußt die großen 
slawischen Literaturen sowie die alten kulturellen Traditionen der asiatischen 
Völker, z. B. der Inder und Chinesen, negiert. Die Sowjetwissenschaft widerlegte, 
gestützt auf eindrucksvolles und überzeugendes Beweismaterial, die These dci 
Komparativisten, man könne von literarischen Wechselbeziehungen erst im be-

5*



62 H. GRASSHOFF

ginnenden Mittelalter sprechen.49) Auch in den anderen sozialistischen Ländern, so 
in der ÖSSR, wendet man sich immer stärker literaturtheoretischen Problemen zu.

49) Vgl. die grundlegenden Referate dieser Tagung : I. Neupokoeva: Проблемы литератур­
ных связей и взаимодействия, Вопросы литературы, Moskau 9/1959, S. 113 — 128; 
R. М. Samarin, Современное состояние сравнительного литературоведения в неко­
торых зарубежных странах, Известия АН СССР, ОЛЯ, Bd. XVIII, Moskau 1959, 
H. 4, S. 334 —347; N. I. Konrad, Проблемы современного сравнительного литера­
туроведения, ebd., S. 315 bis 333, V. Zirmunskij, Проблемы сравнительно-истори­
ческого изучения литератур, ebd., Bd. XIX, Moskau 1960, H. 3, S. 177—200; N. K. 
Gudzij, Сравнительное изучение литератур в русской дореволюционной и советской 
науке, ebd., Н. 2, S. 111 — 127. Vgl. auch den Bericht über die Tagung: Взаимосвязи
литератур (Дискуссия в Институте мировой литературы им. Горького), Вопросы 
литературы, 6/1960, S. 80 bis 99, sowie den Sammelbd. : Взаимосвязи и взаимодействие 
национальных литератур, Moskau 1961.

б0) Vgl.: S. Wollman, О pocâcich obrozeni nârodù stfednî a vÿchodni Evropy v literaturâch 
XVIII stoleti, Slavia 3/1960, S. 520 — 521. 51) S. 2 der Resolution (Maschinenschr.).

Davon zeugt die vom 2. bis 6. November 1959 in Prag veranstaltete interna­
tionale Tagung über die „Anfänge der Wiedergeburt der Völker Mittel- und Ost­
europas in den Literaturen des 18. Jahrhunderts^, auf der die Entstehung der 
Nationalliteraturen in den slawischen Ländern während des Überganges vom 
Feudalabsolutismus zum Kapitalismus, das Verhältnis der Volksmassen zur 
Literatur und die Wechselbeziehungen zwischen den Literaturen Ost- und Mittel­
europas erörtert wurden. In einer gemeinsam verfaßten Entschließung wurde 
von den Teilnehmern für die weitere Arbeit der Slawisten Mittel- und Osteuropas 
vorgeschlagen, unter Mitarbeit der Germanisten, Romanisten, Historiker, Philo­
sophen und anderer verwandter Disziplinen Gemeinschaftsarbeiten über die Ent­
stehung der einzelnen Nationalliteraturen, über den Anteil des Volkes am litera­
rischen Schaffen, über die internationalen literarischen Beziehungen, über 
Sprache, Stil und Genre und auch über die Entwicklung der Poesie und des Thea­
ters im 18. Jahrhundert durchzuführen.50)

Die Resolution enthält außerdem die Forderung : ,,Es ist notwendig, eingehender 
die Besonderheiten der einzelnen literarischen Richtungen in den Ländern Mittel­
und Osteuropas, besonders in ihren gegenseitigen Beziehungen zueinander zu 
untersuchen. Eine genauere Periodisierung der Literatur ist nur auf Grund deren 
genauen Studiums möglich.“ 51)

Es ist offensichtlich, daß sich auf dem Gebiet der marxistischen Literaturwissen­
schaft ein neuer Abschnitt, eine höhere Stufe der wissenschaftlichen Forschung 
abzeichnet. Die bisher in erster Linie mit großer Akribie im Hinblick auf eine mög­
lichst ausführliche und erschöpfende Darstellung aller wichtigen als auch zweit­
rangigen Einzelheiten durchgeführten literaturwissenschaftlichen Untersuchungen 
werden immer stärker von Arbeiten verallgemeinernden, synthetischen Charakters 
abgelöst.



Die literarischen Strömungen 63

Auf der Grundlage früherer umfangreicher konkreter Detailuntersuchungen 

erfolgt in zunehmendem Maße eine zusammenfassende, an Schlußfolgerungen 

und neuen theoretischen Erkenntnissen reiche Behandlung wichtiger Grundfragen 

der Literaturwissenschaft. Immer mehr geht man den Schritt von der Registrie­

rung und Interpretation konkreter historischer Tatsachen zur höheren Stufe der 

wissenschaftlichen Verallgemeinerung: zur Abstraktion, zur Theorie. Ein typi­

sches Beispiel für diese begrüßenswerte Entwicklung gibt uns die sowjetische 

Literaturgeschichtsschreibung. Während die von 1941 bis 1954 in 13 umfang­

reichen Bänden von der Sowjetischen Akademie der Wissenschaften herausgege­

bene „История русской литературы“ sich noch ganz und gar aus monographisch 

angelegten Kapiteln über die einzelnen Dichter und deren Werke zusammen­

setzt und trotz der historisch-materialistischen Betrachtungsweise die literarisch- 

gesellschaftliche Gesamtentwicklung hinter der Einzelpersönlichkeit zurück­

treten läßt, behandelt die neue dreibändige, von einem Wissenschaftlerkollektiv 

unter der Redaktion von D. D. Blagoj verfaßte Geschichte der russischen Litera­

tu r 52) die einzelnen Dichter und Schriftsteller als Glieder einer großen Kette, als 

einen größeren oder kleineren Teil des mächtigen Stromes der historischen, ge­
sellschaftlichen und literarischen Entwicklung.

б2) История русской литературы в трех томах, Bd. I, Moskau 1958.
53) Wissenschaftliche Zeitschrift der E.-M.-Arndt-Universität Greifswald, Gesellsch. und 

Sprachwiss. Reihe, Jahrgang VI 1956/1957, Nr. 4, S. 226.
54) Ebd.

Daß in der Frage der literarischen Strömungen noch viel Arbeit und Mühe auf­

gewandt werden muß, um in schöpferischem Meinungsstreit eine den Erkenntnissen 

der marxistisch-leninistischen Literaturtheorie entsprechende allgemeinverbind­

liche Auffassung zu finden, hat die Moskauer Realismus-Konferenz von 1957 

gezeigt. Kurz vorher hatte sich der bekannte sowjetische Spezialist für die rus­

sische Literatur des 18. Jahrhunderts, P. N. Berkov, zu den Auseinandersetzungen 

um die Begriffe „Barock“ und „Klassizismus“ geäußert: „Fast jeder Forscher 

deutet diese Begriffe auf seine Art, und die Sachlage verwirrt sich immer mehr. 

Beim augenblicklichen Stand der Wissenschaft scheint es mir am zweckmäßigsten, 

sich einer detaillierten Erforschung der nationalen Stilepochen mit allen ihren 

eigentümlichen historischen Besonderheiten zu widmen und erst dann, ohne jene 

Besonderheiten auch nur im geringsten zu mißachten, typologische Verallgemeine­

rungen vorzunehmen, falls dies überhaupt möglich sein sollte.“ 53) Berkov gehört 

nicht, wie er selbst schreibt, zu den „bedingungslosen Befürwortern jener ihrem 

Wesen nach so unbestimmten, verschieden auslegbaren und deshalb mehr in die 

Irre führenden als helfenden Termini der modernen Literaturwissenschaft, wie 

Barock, Klassizismus, Romantik, usw.“ 54)
Die grundsätzliche Ablehnung des literaturwissenschaftlichen Begriffs der lite­

rarischen Strömung und Richtung stellt jedoch in der sowjetischen Wissenschaft



64 H. GRASSHOFF

eine Ausnahme dar. Davon zeugt das Beispiel Reizovs, der auf der Moskauer 
Realismus-Konferenz „keinen Nutzen vom typologischen Studium der literarischen 
Richtungen erwartet“ , „der konkret-historischen Forschung den Vorrang gibt“ 
und nur den sozialistischen Realismus als literarische Strömung gelten ließ.55)

5э) Вопросы литературы, 1/1957, S. 87. Dieser Beitrag erschien nicht im Realismus- 
Sammelband.

5G) Gegen Reizov wendet sich auch G. N. Pospelov in seinem beachtenswerten Aufsatz: 
О литературных направлениях, Научные доклады высшей школы филолог, науки, 
Moskau 1958, Н. 1, S. 100 — 113. 57) Вопросы литературы, 1/1957, S. 68.

5S) Ebd., S. 64. 69) Ebd., S. 69.
60) K. Marx, Zur Kritik der politischen Ökonomie, 2. Auf!., Berlin 1951, S. 237 — 238.
61) Grundlagen der marxistischen Philosophie, Berlin 1960, S. 480.
62) Vgl. : W. I. Lenin, Kritische Bemerkungen zur nationalen Frage, Berlin 1949, S. 9 ff.

Diese Ansicht stieß jedoch auf einmütigen und heftigen Widerspruch der sowje­
tischen Literaturwissenschaftler.5e) M. Nikolaev erklärte mit großer Entschieden­
heit, daß „ohne eine typologische Bestimmung der literarischen Richtungen 
die Literatur auch nicht konkret-historisch erforscht werden kann“ .57) G. M. 
Fridlender betonte, daß „jede gesellschaftswissenschaftliche Disziplin, darunter 
auch die Literaturtheorie, nur insoweit wissenschaftlich ist, wie sie von der Be­
deutung allgemeiner Definitionen ausgeht“ .58) ,,Nur mit Hilfe allgemeiner Be­
griffe und Definitionen ist es möglich, das bunte und mannigfaltige Material zu 
ordnen, indem man historische Gemeinsamkeiten oder individuelle Unterschiede 
feststellt.“ 59) Fridlender stützt sich in seinen Darlegungen auf das Zitat von Marx 
in der „Kritik der politischen Ökonomie“ , in dem es heißt: „...alle Epochen der 
Produktion haben gewisse Merkmale gemein, gemeinsame Bestimmungen. Die 
Produktion im allgemeinen ist eine Abstraktion, aber eine verständige Abstrak­
tion, sofern sie wirklich das Gemeinsame hervorhebt, fixiert und uns daher die 
Wiederholung erspart. Indes dies Allgemeine f oder das durch Vergleichung 
herausgesonderte Gemeinsame, ist selbst ein vielfach Gegliedertes, in verschie­
dene Bestimmungen Auseinanderfahrendes.“ 60)

Die marxistische Literaturwissenschaft kann und darf auf den Begriff der lite­
rarischen Strömung nicht verzichten. Indem sie davon ausgeht, daß sich der ge­
sellschaftliche Überbau, d. h. „alle gesellschaftlichen Ideen und die ihnen ent­
sprechenden Institutionen: Staat, Recht, politische Parteien, politische Ideen, 
Moral, Kunst, Philosophie, Religion, Kirche usw.“ 61) in engem Zusammenhang 
mit dem ständigen Wachstum der Produktivkräfte innerhalb der ökonomischen 
Basis laufend verändert und weiterentwickelt, gesteht sie auch der Literatur eine 
unablässige Veränderung zu und betrachtet deren Geschichte als einen historischen 
Entwicklungsprozeß. Dieser ständige Entwicklungsprozeß der Dichtkunst ver­
läuft jedoch nicht gleichmäßig als ein „einheitlicher Strom“ , sondern spiegelt 
infolge der Aufteilung der Gesellschaft in verschiedene soziale Klassen, in eine 
Kultur der herrschenden und eine Kultur der unterdrückten Klassen62) die ideo-



Die literarischen Strömungen 65

logischen Auseinandersetzungen, die politischen und sozialen Kämpfe der je­
weiligen Epoche wider. Somit faßt die marxistische Literaturwissenschaft das 
literarische Schaffen als einen historischen, gesellschaftlich-politischen Prozeß 
auf, der sich in einzelne Epochen, Perioden bzw. Abschnitte untergliedern läßt. 
Diese Periodisierung darf nicht nach formalen, rein äußerlichen, zweitrangigen 
Kriterien erfolgen, sondern muß aus den Entwicklungsgesetzen der Literatur 
selbst abgeleitet werden. Daher können die zum Teil bereits eingebürgerten Gliede­
rungen der Literaturgeschichte nach Jahrhunderten bzw. sogar nach Dezennien 
(Russische Literatur der zwanziger, dreißiger, vierziger, fünfziger usw. Jahre des 
19. Jahrhunderts)63) nur als Provisorium gelten, da diese Periodisierung mit ihren 
rein arithmetischen, kalendarischen Grenzen an der Oberfläche des literarischen 
Prozesses bleibt und nicht von seinem inneren Wesen bestimmt wird.

63) Vgl. derartige Sammelbegriffe wie „Die Dichtung der zwanziger und dreißiger Jahre“ , 
,,Die Prosa der zwanziger und dreißiger Jahre“ in: История русской литературы, 
Bd. VI, Moskau-Leningrad 1953.

A. N. Sokolov bezeichnet dagegen in seinem unter Beteiligung von D. D. Blagoj 
verfaßten wegweisenden Lehrbuch ,,История русской литературы XIX века“, Bd. I, 
Moskau 1960, S. 5 ff. den Zeitraum von 1801 bis 1-815 als Epoche des Sentimentalismus 
und der Frühromantik, die Zeit von 1815 bis 1826 als Epoche der Romantik und der 
Anfänge des Realismus.

64) Siehe: Cambridge historié of English literature, Bd. 5 u. 13, Cambridge 1950 u. 1953.
C5) Siehe: J. Vlöek, Dëjiny ëeské literatury, Bd. II, Prag 1951, S. 116ff.
66) E. Winter, Die Aufklärung in der Literaturgeschichte, IV Международный съезд сла­

вистов, Славянская филология, Сборник статей, Bd. I l l , Moskau 1958, S. 201.
67) So erfolgt die Gliederung der russischen Geschichte überwiegend nach gesellschaftlich­

politischen Momenten, nach den Entwicklungsetappen des Kapitalismus und der revo­
lutionären Bewegung: Vgl.^Geschichte der UdSSR, Bd. Iff., Berlin 1957ff.

Die Einteilung der russischen Kunstgeschichte nach künstlerisch ästhetischen Kri­
terien. So z. В. : История русского искусства, Bd. I —II, Moskau 1957.

Die Chronologisierung der russischen Philosophie auf Grund der Entwicklung des 
philosophischen Denkens, der Auseinandersetzung von Materialismus und Idealismus 
usw.: Vgl.: История философии, Bd. I, Moskau 1957, S. 467—484, S. 625 649.

Der enge, nicht zu leugnende Zusammenhang der Literaturgeschichte mit  der 
Allgemeinen Geschichte, mit dem politischen Geschehen des jeweiligen Landes 
spricht für eine Periodisierung der Literatur nach historischen Höhepunkten 
der nationalen Geschichte. So wird z. B. noch heute die englische Literatur von 
der bürgerlichen Wissenschaft nach den Regierungszeiten einzelner bedeutender 
Herrscher (Viktorianische und Elisabethanische Literatur)64) unterteilt. In der 
tschechischen Literatur ist noch immer die Rede von der Epoche des Josefinis- 
mus65) und sogar für die russische Literatur zu Beginn des 18. Jahrhunderts wur­
den Bezeichnungen wie „Petrinismus“ laut.66) Im Gegensatz zu diesen von dyna­
stischen Prinzipien hergeleiteten Einteilungen stellen die von Lenin formulierten67) 
drei Etappen der russischen Befreiungsbewegung (1825, 1861, 1895) wichtige



66 H. GRASSHOFF

Meilensteine für die politische und kulturelle Geschichte Rußlands dar, weil diese 
Gliederung nicht von äußeren politischen Ereignissen der russischen Geschichte, 
sondern von den entscheidenden inneren revolutionären Triebkräften und Ver­
änderungen innerhalb der russischen Gesellschaft ausgeht.

Aber trotz der engen Verbindung und der fast immer unmittelbaren Auswir­
kungen großer, breite Bevölkerungskreise erfassender historischer Ereignisse — 
wie z. B. die bürgerlich-demokratische Revolution 1789 in Frankreich, der Beka­
bristenaufstand 1825 in Rußland, die bürgerlich-demokratische Revolution von 
1848 — auf die Literatur, läßt sich wiederholt eine gewisse „Phasenverschie- 
bung“ in der literarischen Reaktion auf historisch-politische Ereignisse feststellen: 
Rousseaus „Gesellschaftsvertrag“ (1762) ging der Französischen Revolution von 
1789 voraus, während diese bei Radiscev in dessen ,,Reise von Petersburg nach 
Moskau“ 1790 ihren Niederschlag fand.

Daher ist es notwendig, entsprechend der allgemeinen Geschichte, der Kunst­
geschichte und der Geschichte der Philosophie68), die Literaturgeschichte nach 
ihren eigenen spezifisch literarischen Entwicklungsetappen zu gliedern. Betrach­
ten wir also den historischen Entwicklungsprozeß der Literatur, so lassen sich in 
chronologischem, nicht umkehrbarem Ablauf verschiedene, sich sowohl durch 
inhaltliche als auch formale Gemeinsamkeiten im künstlerischen Schaffen von 
den vorhergehenden und auch den nachfolgenden Perioden abgrenzbare Epochen 
feststellen, die wir als literarische Strömungen bezeichnen.

68) Vgl. : G. V. Wilpert, Sachwörterbuch der Literatur, Stuttgart 1955, Artikel „Stil“ , 
S. 563—565; Литературная Энциклопедия, Bd. 11, Moskau 1939, Artikel „Стиль“, 
Sp. 40-60 .

e0) E. Ermatinger, Zeitstil und Persönlichkeitsstil, Grundlinien einer Stilgeschichte der 
neueren deutschen Dichtungen, Deutsche Viertel] ahrssçhrift für Literaturwissenschaft 
und Geistesgeschichte, 4/1929, S. 615 — 650; F. Martini, Persönlichkeitsstil und Zeitstil, 
Studium Generale 8/1955, S. 31 ff.

70) Vgl.: R. Wellek und A. Warren, a. a. O., S. 280ff. A. Stender-Petersen spricht in seiner 
„Geschichte der russischen Literatur“ , Bd. II, München 1957, von „Strömungen“ 
(S. 58, 501, 540) bzw. von „Stilströmungen“ (S. 185).

In der bürgerlichen Wissenschaft sowie auch zeitweilig in der sowjetischen 
Literaturwissenschaft der dreißiger Jahre sprach man und spricht man teil­
weise noch heute vom literarischen Stil einer Epoche (neben einem Persön­
lichkeitsstil, Nationalstil, Gattungsstil usw.)69). In den letzten Jahren bürgert 
sich jedoch immer mehr die Bezeichnung ,,literarische Strömung“ , ,,courant“ , 
,,current“70) ein. Die sowjetische Literaturwissenschaft gebraucht in jüngster 
Zeit als Oberbegriff für Klassizismus, Sentimentalismus, Romantik, kritischen 
Realismus usw. den Terminus „литературное направление“ — „literarische 
Richtung“ , die gegebenenfalls noch einmal in verschiedene „Strömungen“ 
(„течение“) unterteilt wird. So spricht man von der russischen Romantik als



Die literarischen Strömungen 67

einer literarischen Richtung, die sich in eine reaktionäre und eine revolutionäre 
Strömung untergliedert.71)

71) Siehe: A. N. Sokolov, Художественный метод и литературное направление, in: Про­
блемы реализма, а. а. О., S. 490ff. ; derselbe, История русской литературы XIX века, 
Bd. I, Moskau 1960, S. I l f . ;  История русской литературы в трех томах, Bd. I, Mos­
kau-Leningrad 1958, S. 569ff.

Wir halten es jedoch, ausgehend vom Bedeutungsinhalt der benutzten Ter­
mini, für richtiger, als übergeordneten Begriff die Bezeichnung „Strömung“ 
zu wählen, entsprechend dem zugrunde liegenden Bild von der Strömung eines 
Flusses beispielsweise, die in mehrere geographische Richtungen verlaufen kann. 
Somit sprechen wir im folgenden von der „Romantik“ als „Strömung“ , die sich 
u. a. in eine „revolutionäre“ und eine „reaktionäre“ „Richtung“ teilt. Der Ter­
minus „literarische Strömung“ bringt sehr anschaulich zum Ausdruck, daß die 
Literatur nicht als ein statischer, sondern als ein dynamischer Prozeß gesehen 
werden muß.

Welches sind nun die wichtigsten Kriterien einer literarischen Strömung? 
Gehen wir von den äußeren Merkmalen zum inneren Kern vor :

1. Eine literarische Strömung setzt rein quantitativ voraus, daß sich im Schaf­
fen mehrerer Dichter oder Schriftsteller gleiche bzw. ähnliche Züge feststellen 
lassen.

2. Diese Gemeinsamkeiten erstrecken sich auf die Anwendung ähnlicher künst­
lerischer Mittel, sprachlicher Ausdrucksmittel, wie Metaphern und anderer rheto­
rischer Figuren, auf die Wahl von Vers oder Prosa, von gehobenem oder niederem 
Stil sowie auf die Verwendung ähnlicher Sujets und kompositorischer Mittel. 
So vereint z. B. die Schriftsteller des Sentimentalismus der häufige Gebrauch 
emotioneller, gefühlsbetonter Wendungen, die Benutzung der in den gebildeten 
Kreisen gesprochenen Umgangssprache, das Interesse für das Einzelschicksal, 
für die Beziehungen zweier Liebender oder Freunde und der glückb’che bzw. 
tragische Ausgang.

3. Die Vorliebe für eine bestimmte literarische Gattung. So bevorzugt z. B. der 
Klassizismus die Tragödie und die Ode, der Sentimentalismus den Reise- und 
Briefroman, das weinerliche Lustspiel sowie die Idylle, die Romantik den histo­
rischen Roman, die Ballade und das Schicksalsdrama, der Realismus den Gegen­
wartsroman und die Erzählung.

Wenn wir von den mehr formalen Kennzeichen zum Inhaltlichen vordringen, 
sehen wir die enge Verknüpfung des literarischen Schaffens mit den gesellschaft- 
hch-historischen Verhältnissen :

4. Jede literarische Strömung hat ihre spezifische Thematik und wählt be­
stimmte Gesellschaftsklassen zum Helden ihrer Werke. Der Klassizismus z. B. 
macht vornehmlich den Kampf regierender Häupter untereinander, die Verherr­
lichung des Feudaladels auf Kosten des unterdrückten Volkes zum Inhalt seiner



68 H. GRASSHOFF

Tragödien und Oden und läßt Bürgertum und Bauernschaft in der Komödie 
zur Zielscheibe des Spottes werden. Der Sentimentalismus v ertritt die Gleich­
berechtigung der Menschen aller Klassen, zumeist in moralisch-ethischer Hinsicht, 
in einzelnen Fällen jedoch verbunden m it revolutionären Schlußfolgerungen, 
und führt den D ritten Stand sowie den leibeigenen Bauern in die L iteratur ein. 
Die Rom antik verherrlicht den außerhalb der Klassengesellschaft stehenden 
Helden und macht das einfache Volk und dessen ruhmreiche Vergangenheit zum 
Gegenstand des dichterischen Schaffens. Der Realismus prangert den K apitalis­
mus mit  seinen Ausbeutern und seinen unterdrückten Arbeitern und Bauern an 
und schildert den mitleidslosen Kampf aller gegen alle um finanzielle und ökono­
mische Vorteile. Der sozialistische Realismus schließlich stellt das Leben des von 
kapitalistischer Ausbeutung befreiten Menschen und die Entfaltung aller seiner 
schöpferischen Kräfte in den M ittelpunkt seiner Werke.

Die engen Zusammenhänge zwischen der them atisch-inhaltbchen Seite fast 
aller Werke einer literarischen Strömung und den jeweiligen historisch-ökono­
mischen Verhältnissen beruhen nicht nur auf der Wirkung der materiellen gesell­
schaftlichen Ursachen und deren Widerspiegelung in der L iteratur, sondern wer­
den außerdem durch den Einfluß der übrigen Komponenten des gesellschaftlichen 
Überbaus bestimmt:

5. Dem in den Werken einer bestimmten literarischen Strömung ausgedrück­
ten verwandten Ideengehalt liegen die herrschenden historischen, philosophi­
schen, politischen und sonstigen gesellschaftlichen Anschauungen der jeweiligen 
historischen Epoche zugrunde. Bekanntlich stü tz t sich der Klassizismus auf den 
Rationalismus Descartes’, der Sentimentalismus auf den Sensualismus und Em pi­
rismus Lockes sowie auf Rousseaus Naturphilosophie. Die Rom antik geht nicht 
zuletzt auf die deutsche idealistische Philosophie, der Realismus auf den Positi­
vismus und den Entwicklungsgedanken bei Darwin und Haeckel zurück. Der 
Marxismus-Leninismus schließlich bildet die weltanschauliche Grundlage für den 
sozialistischen Realismus.

6. Die gemeinsamen Züge einer literarischen Strömung, die eine bestimmte 
Gruppe von Schriftstellern, eine sogenannte Schule, Richtung usw. vereinten, 
werden sehr oft in einem gemeinsamen Programm, in einem literarischen Mani­
fest oder einer einprägsamen Losung zusammengefaßt. Es sei nur erinnert an die 
Bedeutung von Boileaus ,,Art poétique“ für den Klassizismus, Victor Hugos 
Vorwort zum ,,Cromwell“ und Friedrich Schlegels 116. Athenaeum-Fragm ent für 
die Romantik, die Kritiken Belinskijs für die Entwicklung des Realismus in 
R ußland 72) u. a.

Es ist ziemlich schwierig, die von uns aufgeführten sechs Merkmale zu einer 
prägnanten Definition zusammenzufassen. In  den wichtigsten sowjetischen Lehr- 
7“) Vgl. zur russischen Literatur: Русская литература XIX в., Хрестоматия критических 

материалов, под ред. М. П. Легавки, вып. I, Char’kov 1959; W. Milch, Ströme, For­
meln, Manifeste, Marburg 1949.



Die literarischen Strömungen 69

büchern der Literaturtheorie finden sich recht unterschiedliche Begriffsbestim­
mungen.

So charakterisierte 1948 L. I. Timofeev in seinem bereits überholten und sehr 
umstrittenen Lehrbuch ,,Теория литературы“ den Begriff ,,литературное тече­
ние“ (!) folgendermaßen: ,,Литературное течение представляет собой единство 
основных идейно-художественных особенностей, обнаруживающееся в опре­
деленный исторический период в творчестве ряда писателей, близких друг 
ДРУГУ п 0  своей идеологии и жизненному опыту.“ 73) Hier werden also die ideen­
mäßigen und künstlerischen Gemeinsamkeiten im Schaffen einer Reihe von Schrift­
stellern einer bestimmten Epoche auf eine gleiche Ideologie und Lebenserfahrung 
zurückgeführt.

73) L. I. Timofeev, Теория литературы, Moskau 1948, S. 293 — 294.
74) L. V. Scepilova, Введение в литературоведение, Moskau 1956, S. 269.
75) G. L. Abramoviè, Введение в литературоведение, Moskau 1953, S. 190.
7G) Ebd., S. 190.
77) Ebd., S. 192.

Eine auffallende Ähnlichkeit mit Timofeevs Charakterisierung zeigt auch die 
von L. V. Scepilova in ihrem 1956 in Moskau erschienenen Universitäts-Lehrbuch 
,,Введение в литературоведение“ gegebene Definition: „Единство конкретно­
исторической формы развития художественного метода, проявляющееся в 
творчестве рядя писателей, выступающих в определенный период и разрешаю­
щих общие идейно-эстетические задачи, мы называем литературным направ­
лением.“ 74) Abgesehen von einigen anderen Formulierungen („общие идейно- 
эстетичские задачи“ anstatt „единство основных идейно-художественных 
особенностей“ ) bleibt alles beim alten. Auf eine ähnliche Ideologie und Lebens­
erfahrung wurde verzichtet, dafür aber das Kriterium der künstlerischen Methode 
eingeführt.

Etwas detaillierter erklärt G. L. Abramovic in seiner Einführung in die Litera­
turwissenschaft (Moskau 1953) den Begriff der literarischen Strömung, wenn 
er folgende gemeinsame Züge festhält im Schaffen mehrer Schriftsteller, „близких 
друг к другу по своему жизненному опыту и общественным позициям. Это 
сходство проявляется и в обращении к однородным предметам, и в использо­
вании определенных художественных средств.“ 75) Hierbei setzt Abramovic 
für „literarische Strömung“ den Begriff „künstlerische Methode“ , wobei er frei­
lich neben einer realistischen und einer romantischen Grundrichtung („основное 
направление“)76) von einer künstlerischen Methode sowohl des Klassizismus, des 
Sentimentalismus als auch des kritischen Realismus spricht.77)

Als „литературное течение“ wird unser Terminus am ausführlichsten im 
„Краткий словарь литературоведческих терминов“ (Moskau 1952) beschrieben. 
Nach einem Hinweis auf ihre gesellschaftlich-historische, durch den Klassen­
kampf bestimmte Abhängigkeit wird die literarische Strömung definiert als



70 H. GRASSHOFF

,,творческое единство писателей, близких друг к другу по своей идеологии, 
пониманию жизни и отношению к существенным ее явлениям, что определяет 
повторяющиеся в их произведениях идейно-художественные особенности: 
отбор жизненных явлений и их освещение сюжета, черты характера, которые 
они считают типическими, художественные средства, к которым они постоян­
но обращаются, особенности языка“ .78)

78) Краткий словарь литературоведческих терминов, Moskau 1952, S. 131.
79) Vgl.: G. P. Makogonenko, Радищев и его время, Moskau 1956, S. 522 — 524; M. M.

Strange, Русское общество и французская революция 1789 — 1794, Moskau 1956;
N. К. Gudzij, Французская буржуазная революция и русская литература, Moskau 
1944; История русской литературы в трех томах, а. а. О., S. 566ff.

80) Vgl.: Makogonenko, а. а. О., S. 331 — 337, passim.
81) Vgl.: История русской литературы, Bd. VI, Moskau-Leningrad 1953, S. 90ff.
82) Ebd., Bd. VII, Moskau-Leningrad 1955, S. 404/405.

Alle vier Definitionen stimmen, wenn auch mit unterschiedlicher Akzentuierung, 
in folgenden wesentlichen Merkmalen überein :
1. Jede literarische Strömung trägt historischen Charakter.
2. Sie vereinigt eine Reihe von Schriftstellern.
3. Deren Werke weisen gemeinsame künstlerische Züge und einen ähnlichen 

Ideengehalt auf.
4. Die Vertreter einer literarischen Strömung verbindet eine ähnliche Ideologie 

und Lebenserfahrung (fehlt bei Scepilova).
Während wir den ersten drei Kriterien ohne Einschränkung zustimmen können, 

erscheint uns das vierte Charakteristikum, das näher auf die ideologischen Ur­
sachen der Strömung und deren gesellschaftlich-politischen Hintergrund ein­
geht, sehr anfechtbar. Schon die unterschiedlichen Formulierungen zu diesem 
Punkt bringen die ganze Kompliziertheit dieses Problems zum Ausdruck. Sehr 
verschwommen sprechen Timofeev und Abramovic von einer gleichen bzw. ähn­
lichen „Lebenserfahrung“ („жизненный опыт“).

Obwohl keineswegs die Bedeutung der gesellschaftlichen Umwelt und ihrer 
Einflüsse unterschätzt werden soll, so können jedoch dieselben politischen und 
gesellschaftlichen Ereignisse auf Schriftsteller verschiedener klassenmäßiger 
Herkunft oder selbst bei Vertretern derselben Klasse zu einer grundverschiedenen 
künstlerischen Darstellung und Einschätzung führen. So fanden beispielsweise 
die Ereignisse der Französischen Revolution von 1789 bei Karamzin und Radi- 
scev eine völlig entgegengesetzte Resonanz.79) Selbst die gleiche Erziehung und 
das jahrelange Zusammenleben Radiscevs und Kutuzovs80), Puâkins und Küchel­
beckers81) verhinderte nicht, daß jeder von ihnen sich einer anderen literarischen 
Richtung anschloß. Umgekehrt finden sich bei dem Viehhändler КоГсоѵ und bei 
dem Adligen Puskin viele gemeinsame Züge in ihren Gedichten.82)

Noch weit stärkeren Widerspruch muß die These hervorrufen, die Schriftsteller 
einer literarischen Strömung ständen sich in ideologischer Hinsicht nahe (Timo-



Die literarischen Strömungen 71

feev. „олизких друг другу по своей идеологии“ ; Abramovic: „близких друг 
к другу по ... общественным позициям“ ; Slovar’: „близких друг к другу по 
своей идеологии“). Sofern wir unter dem Begriff „Ideologie“ ein „System be­
stimmter politischer, juristischer, philosophischer, künstlerischer, religiöser u. a. 
Anschauungen, Ideen und Auffassungen“ 83) verstehen, ist es schlechthin un­
möglich, bei den Romantikern die revolutionären politischen Ansichten des Re­
publikaners Ryleevs mit dem teilweise reaktionären politischen Standpunkt des 
Monarchisten Zukovskij als „einander ideologisch verwandt“ zu vereinen.84) 
Ebensowenig lassen sich bei den extremen Vertretern des russischen Sentimenta- 
lismus85) (Karamzin und, in gewisser Hinsicht, Radiscev) Berührungspunkte 
finden. Auch in der französischen Romantik stehen die politischen, religiösen, 
juristischen und ästhetischen Ansichten des monarchistischen Mystikers Chateau­
briand und des republikanischen Politikers Hugo im schärfsten Gegensatz zu­
einander.86)

83) Vgl.: Краткий философский словарь, Moskau 1952, S. 146; Grundlagen der marxisti­
schen Philosophie, Berlin 1960, S. 618.

84) Vgl.: Sokolov, a. a. O., S. 172ff.
85) Siehe: История русской литературы в трех томах, а. а. О., S. 614 — 619; Makogonenko, 

а, а. О., S. 417ff.
8(l) Vgl.: V. Klemperer, Geschichte der französischen Literatur im 19. und 20. Jahrhundert, 

Teil I, Berlin 1956, S. 65ff.; История французской литературы, Bd. II, Moskau 1956, 
S. 83-119.

Wir müssen demnach anstelle einer „gemeinsamen Ideologie“ einen weiteren 
Begriff finden, der es gestattet, sogar die Vertreter entgegengesetzter politischer, 
philosophischer, religiöser und juristischer Anschauungen miteinander zu einer 
literarischen Gruppe zusammenzufassen. Obwohl nicht von einer gemeinsamen 
Ideologie im engeren Sinne gesprochen werden kann, zeichnet sowohl die fort­
schrittlichen als auch die konservativen Schriftsteller einer literarischen Richtung 
außer den künstlerischen und ideenmäßigen Gemeinsamkeiten eine ähnliche bzw. 
gleiche Weltbetrachtung aus. Dem kommt die scheinbar etwas verschwommene 
Definition des „Slovar’“ sehr nahe, nach der die Vertreter einer literarischen Strö­
mung eine „ähnliche Auffassung vom Leben und dessen wesentlichen Erschei­
nungen“ haben. Offen bleibt jedoch dabei die Frage, was unter „wesentlichen Er­
scheinungen des Lebens“ zu verstehen ist. Da jedes künstlerische Werk, durch die 
„Brille“ des Autors gesehen, die Wirklichkeit, die realen Vorgänge in der Natur 
und Gesellschaft wiedergibt und dabei den Menschen und sein Verhältnis zur 
Umwelt in den Mittelpunkt stellt, müßte es möglich sein, bei den Schriftstellern 
einer bestimmten literarischen Strömung übereinstimmende Auffassungen hin­
sichtlich der Stellung des Einzelmenschen innerhalb der Gesellschaft nachzu weisen. 
Die gleiche bzw. ähnliche Auffassung vom Platz des Individuums innerhalb der 
Gesellschaft läßt sich auf in der jeweiligen gesellschaftlich-historischen Epoche 
herrschende politisch-ökonomische Verhältnisse sowie auf die stattfindenden



72 H. GRASSHOFF

Klassenkämpfe zurückführen. Erst in zweiter Linie werden die Auffassungen von 
den herrschenden politischen, philosophischen, juristischen, moralischen, reli­
giösen und anderen Ideen bestimmt.87)

87) Vgl. : Grundlagen der marxistischen Philosophie, a. a. 0., S. 479 ff.
88) Siehe: D. D. Blagoj, История русской литературы XVIII века, Moskau 1946, S. 74-79 .
™) Ebd., S. 143, passim.

So verbindet z. B. die Schriftsteller des russischen Klassizismus die gemein­
same Auffassung von der unabänderlichen Unterordnung des einzelnen, gleich­
gültig ob Adliger oder Vertreter anderer Klassen, unter die allmächtige Gewalt des 
absolutistischen Staates. So forderten der französische Absolutismus und der 
russische Zarismus von allen Untertanen einen bedingungslosen Gehorsam, die 
Aufopferung der persönlichen Interessen dem allgemeinen Staats wohl. Dem 
Rationalismus Descartes’ und dessen Nachfolger mit seinen mathematisch­
logischen Vernunftschlüssen entsprechen auf dem Gebiet der Dichtkunst die 
strengen und festen Regeln Boileaus und Sumarokovs sowie auch die hierarchische 
Dreiteilung der literarischen Sprache und Gattung bei Lomonosov.88) Die Hege­
monie der Adelsklasse kommt in der Verherrlichung der Fürsten und Heer­
führer zum Ausdruck statt einer literarischen Darstellung des Schicksals der ein­
fachen Menschen. Bekanntlich hielten alle russischen klassizistischen Schrift­
steller die feudalistische Gesellschaftsordnung für unveränderlich, und keiner 
unter ihnen, nicht einmal Lomonosov, tra t in seinem Schaffen gegen das System 
der Leibeigenschaft auf oder brachte zumindest das Schicksal des leibeigenen 
Bauern auf die Bühne.89)

Der Sentimentalismus dagegen, entstanden in England als Ausdruck der wach­
senden Bedeutung des mittleren Bürgertums nach der bürgerlich-demokratischen 
Revolution von 1688, bewahrte anfangs auch in Rußland, trotz des Fehlens einer 
starken bürgerlichen Mittelschicht, die Losung von der Gleichheit des einzelnen 
innerhalb der Gesellschaft.

Dieser progressive Standpunkt der Gleichberechtigung des Individuums un­
geachtet seiner sozialen Herkunft und seines Standes spiegelte in der englischen 
konstitutionellen Monarchie die wirtschaftliche Macht der Handels- und Finanz­
bourgeoisie wider. Der Kaufmann und sein Gehilfe (Lillo: ,,The merchant of 
London“), der einfache Matrose (Defoe: ,,Robinson Crusoe“), der arme Dorf­
pfarrer (Goldsmith: „The Vicar of Wakefield“), ja selbst die untersten Schichten 
der in Gärung begriffenen Gesellschaft, Bettler und Prostituierte (Gay: „Beggar’s 
Opera“) werden gleichberechtigt, erobern die Bühne und den Salon gleichberech­
tigt mit dem hochgeborenen Adligen, dem der bürgerliche Held oder die Heldin 
vor allem moralisch überlegen ist (das Dienstmädchen Pamela gegenüber seinem 
adligen Verführer in Goldsmiths gleichnamigem Roman).

Auch im russischen Sentimentalismus wird auf die Gleichheit aller Menschen 
hingewiesen- Dabei reicht die weltanschauliche Skala von Radiscevs Forderung



Die literarischen Strömungen 73

nach sozialer Gleichheit und sein Aufruf zur Revolution bis zu Karamzins schwär­
merischen Feststellung: ,,Auch Bauernmädchen können lieben!“ 90) Aber die 
Aussage der Gleichheit aller Gesellschaftsklassen läßt sich ebenfalls in den zahl­
reichen dramatischen Werken der Vertreter des Dritten Standes, wie Matinskij, 
Ablesimov, Nikolev als auch in den derb-naturalistischen Erzählungen N. Êmins, 
Lukins und Culkovs nach weisen.91) Es ergibt sich die Frage, ob man aus inhalt­
lichen Erwägungen hier nicht von Werken der russischen Aufklärung statt vom 
Sentimentalismus sprechen soll.92) Mit der Romantik verbinden den Sentimenta- 
lismus einige verwandte Züge: das Naturgefühl, die starke Emotionalität und 
andere meist formale Ähnlichkeiten. Daher werden die Tendenzen in der Litera­
turwissenschaft verständlich, statt vom Sentimentalismus von einer sogenannten 
„Präromantik“ zu sprechen. Dieser Auffassung muß jedoch ganz entschieden 
widersprochen werden, da auf diese Weise die fortschrittlichen Werke des bürger­
lichen Sentimentalismus der zum Teil sogar reaktionären Romantik unter­
geordnet werden.93)

90) История русской литературы в трех томах, а. а. О., S. 569 — 574; A. A. Kajev, 
Русская литература, Teil I, Moskau 1953, S. 586 — 587; Sokolov, a. a. O., S. 25ff.

91) Vgl.: Blagoj, S. 124ff.
92) Vgl. die interessante These von einer russischen Literatur der Aufklärung bei: G. P. Ma- 

kogonenko, Русское просвещение и литературные направления XVIII века, Русская 
литература, 4/1959, S. 23 — 53.

93) Siehe: D. Mornet, Le romantisme en France au 18e siècle, 8. Aufl. Paiis 1925.
94) Vgl.: Klemperer, a. a. O.; F. Martini, Deutsche Literaturgeschichte von den Anfängen 

bis zur Gegenwart, 7. Aufl., Stuttgart 1955, S. 300ff.

Unverkennbar aber zeichnet sich die Romantik durch eine gänzlich andere 
Auffassung von der Rolle des Individuums innerhalb der Gesellschaft aus. Die 
romantischen Schriftsteller verkünden nicht die Gleichberechtigung, sondern ver­
herrlichen die im Gegensatz zur zeitgenössischen Gesellschaft stehende Einzel­
persönlichkeit, die sich außerhalb der unerträglichen, grauen Gegenwart stellt. 
Die Flucht des einzelnen aus der Gesellschaft bildet den weltanschaulichen Gehalt 
der Romantik. Die bürgerlich-demokratische Französische Revolution von 1789 
begann die Sterbeglocke am Grabe der abtretenden Adelsklasse zu läuten, deren 
Vertreter in das Reich eines mystischen romantischen Idealismus flüchten und voller 
Schwermut ihren glorreichen Traditionen nachtrauern. So beschworen monar­
chistische Adlige, wie z. B. Chateaubriand und Lamartine, in Frankreich die Zeit 
der Bourbonen in ihren Versen herauf, und in Deutschland suchten Aristokraten 
wie der Freiherr von Hardenberg (Novalis), Achim von Arnim und Joseph von 
Eichendorff Zuflucht im Zeitalter des Rittertums und im zauberhaften Traum­
reich der „blauen Blume“ und des christlichen Mittelalters.94) Aber entsprechend 
einem Ausspruch von Lenin unterscheiden wir bekanntlich zwei Arten von 
Träumen : einmal das nutzlose und schwermütige Träumen von längstvergangenen 
und nicht wiederkehrenden glücklichen Tagen und zum anderen die frucht-



74 H. GRASSHOFF

bringende, der Zukunft entgegen eilende schöpferische Phantasie.90) So eilten die 
fortschrittlichen Vertreter der Romantik ihrer Zeit voraus und richteten ihr 
Hoffen und Sehnen auf eine bessere, zukünftige Gesellschaft, wie es z. B. Victor 
Hugo in seinem Roman ,,Das Jahr 1791“ und in seinen vaterländischen Gedich­
ten aus dem englischen Exil zum Ausdruck bringt.96)

90) W. I. Lenin, Was tun?, Berlin 1954, S. 212.
96) Vgl. : История французской литературы, Bd. II, S. 669—705.
97) Vgl.: Sokolov, a. a. O., S. 55 — 80, 115 — 144, 219 — 225, 251—269.

Im zaristischen Rußland haben sich in dieser literarischen Epoche die sozialen 
Gegensätze zwischen dem Zarismus und der Masse des leibeigenen Volkes immer 
weiter zugespitzt. Anstelle des schwachen Bürgertums werden die mit der euro­
päischen Literatur vertrauten gebildeten Adelskreise zum Träger der Romantik.

Weit konsequenter als ihre französischen, englischen und deutschen Kollegen 
vertreten sie nach dem vaterländischen Befreiungskampf von 1812 die fortschritt­
liche Richtung der Romantik, und vor allem die Adelsrevolutionäre ziehen die ent­
scheidenden Schlußfolgerungen aus den Ideen der Romantik: Die mutigen De- 
kabristendichter entzünden mit ihren revolutionären Dichtungen die Flamme zum 
Sturze des Absolutismus. Im durch und durch demokratischen Sinne schrieben 
und träumten sie von einer russischen Republik oder zumindest von einer kon­
stitutionellen Monarchie. Die beiden äußersten Flügel der russischen Romantik, 
den Revolutionär Ryleev und den Konservativen 2ukovskij, verbindet in ihrem 
Schaffen der Gedanke an die Flucht des Individuums aus der bleiernen Wirklich­
keit, aus der stickigen Atmosphäre des Arakceev-Regimes und der erstarkenden 
Reaktion. Ryleev und Zukovskij nehmen ihre positiven Helden aus der nationalen 
Vergangenheit, wenn sie auch auf Grund ihrer antithetischen Weltanschauung 
einen entgegengesetzten Ausweg suchen: Ryleev in der Revolution, 2ukovskij 
im religiösen Mystizismus. Beide verwenden ebenfalls die gleichen, dem Volks­
schaffen nahestehenden literarischen Gattungen der Ballade, des Volksepos und 
des Märchens.

Aber der Adelsrevolutionär Ryleev benutzt die Gestalt des einfachen russischen 
Bauern (Ivan Susanin), des eng mit dem Volke verbundenen russischen Fürsten 
und Helden (Igor, Alexander Nevskij, Dimitrij Donskoj, Peter der Große), um 
zum Kampf gegen die äußeren und inneren Feinde des russischen Volkes aufzu­
rufen. Dagegen stellen 2ukovskij (mit Ausnahme des ,,Pevec vo stane russkich 
vojnov“) und sein Kreis die Helden des russischen ,,Goldenen Zeitalters“ in eine 
phantastische Sagen- und Märchenwelt. In seinen kongenialen Übersetzungen 
flieht er vor den brennenden politischen und sozialen Fragen des russischen Lebens 
in die Idealwelt der deutschen idealistischen und mythologischen klassischen 
Dichtung.97)

Mit der Konsolidierung des Kapitalismus treten schon nach kurzer Zeit sowohl 
die Licht- als auch die Schattenseiten der neuen Gesellschaftsordnung mit aller



Die literarischen Strömungen 75

Deutlichkeit hervor. Der Realismus als die neue literarische Strömung wendet sich 
der Realität des kapitalistischen Alltags unter Verwendung der neuen Erkenntnisse 
der Natur- und Gesellschaftswissenschaften, des philosophischen Positivismus und 
der Entwicklungs- und Vererbungslehre zu. Der kritische Reahsmus enthüüt 
schonungslos die Gebrechen der kapitalistischen Welt, in der sowohl alle dingliehen 
als auch menschlichen Werte in Geld ausgedrückt werden und ein jeder des anderen 
Feind ist. Jeder einzelne muß tagtäglich einen erbitterten, ja verzweifelten Kampf 
mit der Gesellschaft um seine bloße, nackte Existenz ausfechten. Das schwache, 
auf sich allein gestellte Individuum, die untersten Gesellschaftsschichten, die 
historisch entstandene neue Klasse der ausgebeuteten und ausgesaugten Lohn­
arbeiter ruft das Mitgefühl des realistischen Schriftstellers hervor, die habgierigen 
Herrscher der Finanzbourgeoisie und deren machthungrige politische Lakaien 
fordern zur unerbittlichen und scharfen Kritik heraus.98)

°8) Vgl. : G. N. Pospelov, Эпоха расцвета критического реализма, Moskau 1958, S. 5 —14;
Abramoviè, a. a. O., S. 207ff.

99) Vgl.: История французской литературы, а. а. О., S. 441 ff.
10°) Siehe : D. D. Blagoj, Особенности русского реализма XIX века, in: Проблемы реализ­

ма, а. а. О., S. 263 — 307.
101 ) Vgl. : L. I. Timofeev, in : Основные черты советской литературы, in: Русская советская 

литература, Moskau 1958, S. 3—22.

Wenn Balzac mit scharfer Feder die wehrlosen und bedauernswerten Opfer des 
Kampfes gegen die kapitalistische Gesellschaft abzeichnet99), so setzten in der 
russischen Literatur die Schrifsteiler Puskin, Gogol’, Herzen, Dostoevskij, Tur­
genev bis hin zu Tolstoj und öechov dem einfachen Menschen, dem kleinen Be­
amten und Schreiber, den ,, Erniedrig ten und Beleidigten“ , den ,,Armen Leuten“ 
ein ehernes Denkmal und prangern erbarmungslos deren Unterdrücker, die zari­
stische Beamtenclique, die adligen Gutsbesitzer, die Polizeibüttel und Militär­
gewalthaber sowie den heuchlerischen und bigotten Popen an. 10°) Besonders der 
Roman in allen seinen Spielarten und die episodenhafte Kurzgeschichte vermögen 
unter Einbeziehung der Umgangssprache aller Gesellschaftsschichten mit fast 
wissenschaftlicher Akribie die komplizierten Wechselbeziehungen innerhalb der 
kapitalistischen Gesellschaft wiederzugeben.

Für den sozialistischen Realismus, das sei abschließend nur angedeutet, ist nach 
der Überwindung und Beseitigung aller antagonistischen Widersprüche des Kapi­
talismus die sozialistische Gesellschaftsordnung mit der Verschmelzung der Inter­
essen des einzelnen mit denen der Gesellschaft charakteristisch. Das arbeitende Volk, 
der Arbeiter und der Bauer und die mit ihnen verbündeten Schichten, die E nt­
wicklung ihrer Persönlichkeit innerhalb der sozialistischen Gesellschaft sind das 
Thema der Werke des sozialistischen Realismus.101)

Verfolgen wir einmal rückblickend die sich nacheinander ablösenden literarischen 
Strömungen in der russischen Literatur vom Klassizismus bis zum sozialistischen 
Realismus, so können wir eine fortschreitende Demokratisierung der Literatur

6 Graßhoff/Lehmann



76 H. GRASSHOFF

festeteilen. Der Typ des literarischen Helden, der regierende Fürst wird vom Ver­
treter des mittleren und niederen Adels, darauf vom Raznocincen, vom Bauern 
und schließlich vom Proletarier verdrängt. Auch die Literatursprache bleibt nicht 
bei der abstrakten höfischen Standessprache stehen, sondern nähert sich über den 
Sentimentahsmus und die Romantik immer mehr der literarisch geläuterten Um­
gangssprache des gesamten Volkes. Bedingt durch die gesellschaftlich-historischen 
Bedingungen prägt anfangs die Ideologie des Feudalabsolutismus, später der 
konstitutionellen Monarchie, der demokratischen Republik und schließlich des 
sozialistischen Staates den weltanschaulichen Gehalt der literarischen Strömungen.

Die chronologische Reihe der literarischen Strömungen darf jedoch nicht als 
eine einfache kontinuierliche Folge aufgefaßt werden; sondern ein Nebenein­
ander von zwei oder auch mehreren literarischen Strömungen mit ihren verschie­
densten literarischen Richtungen spiegelt die Klassenkämpfe der jeweiligen histo­
rischen Epoche in ihrer ganzen Kompliziertheit wider.

Trotz ihrer historisch-künstlerischen Konkretheit bleibt die literarische Strö­
mung außerdem ein Ordnungsschema, das nicht blindlings, mit Gewalt, allen 
literarischen Erscheinungen aufgepreßt werden kann. Die literarische Strömung 
ist in erster Linie eine historisch-genetische Erscheinung, aber zugleich auch eine 
historisch-typologische Kategorie. Der literarische Entwicklungsprozeß drückt 
sich auch darin aus, daß ein bestimmter Dichter entsprechend den ständig wech­
selnden politisch-gesellschaftlichen Verhältnissen nicht nur seine politischen, 
sondern auch seine künstlerischen Anschauungen im Laufe seines Lebens ändert 
und seine einzelnen Schaffensperioden mehreren Strömungen angehören (z. B. 
Puäkin: Klassizist, Romantiker und Realist).

Die marxistische Literaturwissenschaft kennt keine zeitlose, ahistorische Kunst 
und Literatur. Auch Goethe und Shakespeare stehen mit ihren weit über ihre Zeit 
hinausgehenden bedeutenden Werken nicht losgelöst als geniale Schöpfer einer 
,,ewigen“ Dichtkunst einsam auf olympischer Höhe. Legen wir für jede literarische 
Strömung eine spezifische, politisch-gesellschaftlich bedingte Auffassung vom 
Platz des Individuums innerhalb der Gesellschaft zugrunde, so verstehen wir auch 
die höchst unterschiedliche Aufnahme der Werke einzelner großer Dichter. Die 
Dramen Shakespeares, die die Flucht des einzelnen vor der ihm feindlichen Um­
welt zum Inhalt haben, entsprachen nicht nur formal, sondern auch ideenmäßig 
nicht den Auffassungen des Klassizismus. Erst die Romantik sah in Shakespeares 
historischen Dramen, im Schicksal des Außenseiters Hamlet verwandte Züge. Auch 
der darauffolgende Realismus erblickte in dem gewaltigen Ringen der Shake- 
spearischen Helden um Macht und Geld z. B. im ,,König Lear“ und im „Kaufmann 
von Venedig“ ähnliche Auseinandersetzungen, wie sie die antagonistische kapi­
talistische Gesellschaft täglich hervorbrachte.102)
102) Siehe: С. M. Haynes, Shakespeare in France: Criticism, Voltaire to V. Hugo, London 1925; E. L. Stahl, Shakespeare und das deutsche Theater, Stuttgart 1947; E. Fried­

richs, Shakespeare in Rußland, Englische Studien, 50/1916, S. 106 — 136.



Die literarischen Strömungen 77

Unseres Erachtens unterscheidet jede literarische Strömung neben ihren spezi­
fischen künstlerisch-ideenmäßigen Besonderheiten eine bestimmte Auffassung 
vom Verhältnis des Individuums zur Gesellschaft, das sie von den übrigen Strö­
mungen unterscheidet und auf historisch-gesellschaftliehe Ursachen zurückzu­
führen ist. Ähnliche Anschauuungen vom Verhältnis des einzelnen zur Gesell­
schaft in zwei zeitlich auseinanderliegenden literarischen Strömungen führten 
nicht allein auf Grund gleicher formaler Mittel, äußerlicher Ähnlichkeit, sondern 
durch verwandte inhaltliche Kriterien zu einer Art „Renaissance“ der historisch 
bereits veralteten literarischen Strömung. So ist es erklärlich, daß die moderne, 
dekadente Literatur, die im Zeitalter des Imperiahsmus durch die völlige Loslösung 
des einzelnen von den noch so verbliebenen schwachen Bindungen an die Gesell­
schaft und an deren soziale Probleme gekennzeichnet wird, wegen ihrer verwandten 
Grundhaltung und ihrer Flucht vor der Gegenwart besonders gern die Dichtung 
der Romantik beschwört und in deren mystischer Erdenferne ihren Vorläufer 
sieht. Erst anhand unterschiedlicher künstlerischer formaler Mittel unterteilen 
wir dann den Modernismus in einzelne literarische Richtungen, wie Symbolismus, 
Dadaismus, Akmeimus usw.103)

103)Vgl.: История русской литературы, Bd. X, Moskau-Leningrad 1954, S. 764—799;
V. Erlich, Russian Formalism. History-Doctrine, Leiden 1955; Wilpert, Sachwörter­
buch der Literatur, a. a. О.

Unsere Ausführungen sollten zeigen, daß die marxistische Literaturwissenschaft 
auf ihrer Suche nach dem wahren Wesen einer jeden literarischen Richtung 
neben den formalen Kriterien besonders auf den politisch-gesellschaftlichen Inhalt 
der literarischen Strömung ihr Augenmerk richten muß. Die hier geäußerten Ge­
danken sollten für weitere, eingehendere Untersuchungen einige Anregungen 
geben.

6*



C. GRAU

Tatiscev und die Aufklärung in Rußland

In dem nahezu fünfzigjährigen Wirken Vasilij Nikitic Tatiscevs (1686—1750) 
als Wirtschaftsorganisator, Staatsmann und Wissenschaftler spiegelt sich mit 
seltener Eindringlichkeit die ökonomische, politische und wissenschaftliehe Ent­
wicklung Rußlands in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts wider. Seine Tätig­
keit trug entscheidend zur Stärkung seines Vaterlandes bei, denn wo wichtige Auf­
gaben zu lösen waren, finden wir ihn stets beteiligt. Als junger Mensch war er 
aktiver Teilnehmer des Nordischen Krieges. Sofort nach dem Ende des Krieges 
widmete er seine Aufmerksamkeit den wirtschaftlichen Problemen des Landes und 
konnte als Leiter der für die russische Volkswirtschaft so wichtigen Uralindustrie 
Großes leisten. Erst unter seinem Einfluß wurde die wirtschaftliche Erschließung 
des Urals schnell vorangetrieben. Als sich die Kräfte der Reaktion, vertreten 
durch den sich in seinen Vorrechten zurückgesetzt fühlenden Hochadel, 1730 an­
schickten, das petrinische Rußland zu vernichten, finden wir Tatiscev in der 
vordersten Front der Verteidiger der absoluten Monarchie. Seinem Eifer in den 
dreißiger Jahren ist nicht zuletzt die erfolgreiche Erschließung des Jaikgebietes 
zu verdanken. Auch als Gouverneur von Astrachan hat er bei der Einordnung die­
ses Gebietes in das Russische Reich große Erfolge erzielen können.

Ebenso große Verdienste wie als Politiker und Wirtschaftsfachmann erwarb sich 
der vielseitige Russe durch seine wissenschaftlichen Arbeiten. Als Historiker, als 
Geograph und als Korrespondent der Akademie der Wissenschaften schuf er durch 
seine intensiven Forschungen und durch seine Sammlung von Material mit die 
Grundlage für die Arbeit der folgenden Generation. Durch seine Schulgründungen 
im Ural, durch seine Mitarbeit bei der Einrichtung des Kadettenkorps und durch 
seine Bemühungen, die Ausbildung der Adligen und der Bürger zu verbessern, 
wirkte er in die Breite und im besten Sinne aufklärerisch. Daher liegt es sehr nahe 
zu versuchen, Tatiscev in aller Kürze als Aufklärer zu würdigen.1)

Dazu müssen wir uns freilich zuerst fragen, was wir unter Aufklärung zu ver­
stehen haben. Die Aufklärung war eine gesamteuropäische Ideologie, deren öko­
nomische Basis der Zerfall des Feudalismus und das sich im Rahmen der weit-

^ Zum Leben und Werk Tatiäöevs vgl. meine Arbeit ,,Der Wirtschaftsorganisator, Staats­
mann und Wissenschaftler V. N. Tatiscev (1686-1750)“ ( =  Quellen und Studien zur 
Geschichte Osteuropas XIII), Berlin 1963.



Tatisöev und die Aufklärung in Rußland 79

gehend noch bestehenden Feudalgesellschaft entwickelnde Bürgertum waren. Die 
Epoche der Aufklärung fällt also zusammen mit dem bürgerlichen Nationwerden 
der Völker Europas. Abhängig von der unterschiedlichen ökonomischen E nt­
wicklung in den einzelnen Ländern ergeben sich daher auch Besonderheiten der 
Aufklärung in jedem Land, die jedoch lediglich temporärer Natur waren und das 
Wesen der Aufklärung selbst nicht betrafen.

Das Wesen der Aufklärung besteht in einer kritischen Auseinandersetzung mit 
der Ideologie des Feudalismus auf der Grundlage der sich allmählich entwickelnden 
kapitalistischen Verhältnisse. Dabei konnten sich die Vertreter der ersten Periode 
der russischen Aufklärung — Theophan Prokopovic (1681 — 1736), Antioch Kante­
mir (1709—1744) und Tatiscev — auf die in Westeuropa bereits errungenen Er­
folge stützen. Als die wichtigsten vor Rußland stehenden Aufgaben in der ersten 
Hälfte des 18. Jahrhunderts hat E. Winter folgende herausgearbeitet: die Über­
windung der unverschuldeten technischen und ökonomischen Zurückgebliebenheit, 
die ideologische Begründung der absoluten Monarchie auf der Grundlage des 
Naturrechts und die Einordnung der Kirche in den Staat.2) Kurz gesagt, es war 
notwendig, das russische bürgerliche Nationwerden mit allen Mitteln zu fördern.

2) Vgl. E. Winter, Halle als Ausgangspunkt der deutschen Rußlandkunde im 18. Jahr­
hundert, Berlin 1953, S. 187.

Es würde den Rahmen meines kurzen Vortrags sprengen, wollte ich auf alle 
Einzelheiten dieses Prozesses und den Anteil Tatiscevs daran eingehen. Ich möchte 
mich daher auf eine kurze Charakterisierung seiner aufgeklärten Anschauungen 
und eine summarische Darlegung seiner Bemühungen beschränken, die west­
europäischen Forschungsergebnisse für Rußland nutzbar zu machen. Als Auf­
klärungsliteratur wollen wir dabei im weitesten Sinne alles Schriftliche verstanden 
wissen, das sich mit der feudalen Ideologie und den wissenschaftlichen Anschau- 
ungen des Zeitalters des Feudalismus kritisch auseinandersetzte.

Tatiscev ist mehrmals selbst im Ausland gewesen. 1713/14 hielt er sich in Deutsch­
land, 1717 in Westpreußen, 1724/26 in Schweden auf. In dieser Zeit war es stets 
sein Anliegen, sich mit westeuropäischer Kultur und Wissenschaft bekannt zu 
machen, wie seine Besuche in Bibliotheken, seine Bücherkäufe und seine Begeg­
nungen mit Wissenschaftlern zeigen. Auch in Rußland selbst boten sich infolge der 
petrinischen Reformen große Möglichkeiten für seine wissenschaftlichen Arbeiten. 
Die Bedeutung der Akademie der Wissenschaften als Institution und auch ihrer 
einzelnen Mitglieder für die Entwicklung Tatiscevs kann kaum überschätzt werden. 
Andererseits war jedoch die Teilnahme des Russen an der Forschungsarbeit der 
Akademie von mindestens ebenso großer Wichtigkeit für deren erfolgreiche Tätig­
keit. Tatiscev stand mitten in den geistigen Auseinandersetzungen seiner Zeit 
und hatte wesentlichen Anteil an der Verbreitung der Aufklärung in Rußland.

Von der intensiven Auseinandersetzung mit den Anschauungen seiner Zeit zeugt 
Tatiscevs höchst wertvolles ,,Gespräch zweier Freunde über den Nutzen der Wissen-



80 C. GRAU

schäften und der Schulen“ .3) Er wählte diese Darstellungsform, weil sie die beste 
Möglichkeit bot, seine Anschauungen in allen Einzelheiten systematisch darzu­
legen und sich mit allen Einwänden auseinanderzusetzen. Das „Gespräch“ zer­
fällt in drei große Teile. Tm ersten Abschnitt behandelt er philosophische Probleme, 
im zweiten Teil Fragen der Bildung. Der dritte Abschnitt ist der politischen Seite 
der wissenschaftlichen Kenntnisse gewidmet.

Eine Analyse des „Gesprächs“ zeigt uns die genaue Kenntnis, die Tatiscev 
von der Geschichte des Denkens, besonders des 16. bis 18. Jahrhunderts, hatte. 
Die Namen der westeuropäischen Denker und Wissenschaftler Giordano Bruno 
(1548—1600), René Descartes (1596—1650), Bernard le Bovier de Fontenelle 
(1657-1757), Galileo Galilei (1564—1642), Hugo Grotius (1583 — 1645), Thomas 
Hobbes (1588—1679), Nikolaus Kopernikus (1473 — 1543), Gottfried Wilhelm 
Leibniz (1646—1716), John Locke (1632—1704), Nicole Malebranche (1638—1715), 
Samuel Pufendorf (1632—1694), Christian Wolff (1679—1754) und vieler anderer 
begegnen uns immer wieder. Eingehend beschäftigt er sich mit dem Anteil der 
einzelnen Länder an der Bereicherung unseres Wissens und kommt zu dem Schluß, 
daß England auf dem Gebiete der Philosophie, Frankreich auf dem Gebiete der 
Geschichte und der Theologie führend seien. Die Ursachen dafür sieht er einmal 
in der Möglichkeit freierer wissenschaftlicher Betätigung, wie sie besonders im 
Inselreich durch zahlreiche und nicht kontrollierte Druckereien gegeben sei, und 
in der staatlichen Förderung wissenschaftlicher Forschungsarbeiten durch die 
Unterstützung der Akademien und anderer gelehrter Gesellschaften.

Trotz dieser genauen Kenntnis der fortgeschrittensten Länder Europas knüpft 
der Adlige des wirtschaftlich noch immer schwach entwickelten Rußlands jedoch 
nicht an die fortgeschrittensten philosophischen Denker Englands an. Im Gegen­
teil, die materialistischen Anschauungen eines Hobbes und eines Locke lehnt er ab. 
Auch bei Descartes, den er sehr schätzte, stützte er sich nicht auf dessen materia­
listische Tendenzen in seinen naturwissenschaftlichen Erkenntnissen, sondern er 
verteidigt dessen Dualismus. Der Mittler zwischen den Ländern Westeuropas, 
in denen das Bürgertum bereits große ökonomische Macht besaß, und Rußland 
auf geistigem Gebiet, war für Tatiscev Mitteleuropa, also Deutschland. Das ist 
kein Zufall.

Die Besonderheiten der ökonomischen und politischen Entwicklung Deutsch­
lands seit dem Großen Deutschen Bauernkrieg und dem Dreißigjährigen Krieg 
hatten das Entstehen eines starken und selbstbewußten Bürgertums nicht zu­
gelassen. Die Möglichkeiten,wie sie beispielsweise eine Weiterentwicklung der von 
Ehrenfried Walter von Tschirnhaus (1651 — 1708) geäußerten Gedanken geboten 
hätte, konnten daher nicht genutzt werden. Tschirnhaus, der aus einem der wirt-

3) V. N. Tatiäcev, Разговор двух приятелей о пользе наук и училищ. Hg. v. N. Popov. 
In: Чтения в Обществе истории и древностей Российских, Buch I, Moskau 1887, 
S. 1-171.



TatiSëev und die Aufklärung in Rußland 81

schaftEch am weitesten entwickelten Teile Deutschlands -  aus der Lausitz - 
stammte, der in den Niederlanden studiert hatte und ein Anhänger Baruch 
Spinozas (1632-1677) war, konnte sich nicht voll durchsetzen.4) Der deutschen 
Entwicklung entsprachen die milderen Ansichten eines Christian Thomasius 
(1655—1728), die idealistische Philosophie eines Leibniz und die religiös ver­
brämte Aufklärung des Pietismus weit mehr. Christian Wolff, angeregt von 
Tschirnhaus und Leibniz, mit dem Pietismus zunächst zusammenarbeitend, 
schuf — besonders nach seiner Verfolgung durch die Pietisten — die für das 
Deutschland fast des ganzen 18. Jahrhunderts gültige Philosophie.

4) Vgl. E. W. von Tschirnhaus und die Frühaufklärung in Mittel- und Osteuropa (=  Quel­
len und Studien zur Geschichte Osteuropas, Bd. VII), Berlin 1960.

5) V. N. Tatiäöev, История Российская с самых древнейших времен, Bd. I, Moskau
1768 — 69, S. 527. 6) J. G. Walch, Philosophisches Lexikon, Leipzig 11726, 21740.

7) V. N. Tatiäöev, Разговор, a. a. O., S. 6.

Ähnlich wie in Deutschland war auch in Bußland die ökonomische Entwicklung 

noch nicht so weit fortgeschritten, daß ein starkes Bürgertum hätte entstehen 
können. Daraus wird verständlich, daß sich in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts 
gerade diese Länder besonders nahestanden. Nicht zufällig waren vorwiegend 
Deutsche unter den Ausländern, die Peter ins Land holte, als er an die Gründung 
der Akademie ging, während er auf anderen Gebieten, beispielsweise bei der Schaf - 
^ g  einer Flotte, in Holland in die Schule ging. Wo es etwas zu lernen gab, was 
auf russische Verhältnisse anwendbar war, wurde es benutzt, aber nicht schema­
tisch übertragen. Tatiäcev hatte sehr richtig erkannt, daß die idealistischen An­
schauungen von Christian Wolff seinen Absichten und Zielen besser entsprachen 
als die von Hobbes oder Locke. Deshalb schrieb er in seiner Geschichte: ,, . . . was 
den Anfang der Gesellschaft, der Ordnungen, der Regierungen und der Ver­
pflichtungen der Regierenden und Regierten betrifft, so gehört das im Grunde zur 
Philosophie, zur Moral und Sittenlehre, zum Naturgesetz und zur Politik. Das 
wurde von verschiedenen Philosophen in verschiedenen Sprachen ausreichend 
dargelegt. Nach meiner Meinung hat das Christian Wolff besser als alle anderen, 
d. h. verständlich dargelegt . . ,“ 6)

Daher konnte er sich bei der Entscheidung der Grundfrage der Philosophie aber 
auch auf die Darlegungen in dem Philosophischen Lexikon von Johann Georg 
Walch (1693 — 1775) stützen, der weitgehend von Descartes beeinflußt war.6) Wie 
dieser lehnt Tatiäcev sowohl den Materialismus als auch den Idealismus — in 
seiner Interpretation — ab und bekennt sich zum dualistischen Prinzip des fran­
zösischen Denkers: ,,Der Mensch wurde von Gott geschaffen aus zwei ganz ver­
schiedenen Qualitäten, aus der tätigen und der leidenden, aus der ewigen und der 
vergänglichen, aus der vollendeten und der unvollendeten, d. h. aus der Seele und 
dem Körper.“ 7) Tatiäcev ist damit, obwohl er es selbst nicht wahrhaben will, 
Idealist.



82 C. GRAU

Seine Weltanschauung ist jedoch nicht nur durch den Idealismus, sondern be­
sonders auch durch den Deismus gekennzeichnet. Darin besteht nicht zuletzt der 
große Fortschritt gegenüber dem vorhergehenden, von der Theologie bestimmten 
philosophischen Denken in Rußland. Im Mittelpunkt des Denkens — so fordert er 
— sollte nicht Gott, sondern der Mensch stehen. „Die wichtigste Wissenschaft ist, 
daß der Mensch sich selbst erkennen kann“ , schreibt er in seinem „Gespräch“ . 
Darunter will er, wie er weiter ausführt, die Möglichkeit verstanden wissen, daß 
der Mensch das Gute vom Bösen, das Nützliche vom Schädlichen, das Notwendige 
vom Nutzlosen unterscheiden kann. Gutes, Nützliches und Notwendiges gleich­
setzend, charakterisiert er dieses als den Zustand, „durch den wir unsere wahre 
Glückseligkeit erwerben und erhalten können“ .8) Auch Wolff sah eine wesentliche 
Aufgabe der Philosophie bekanntlich darin, den Menschen glücklich zu machen. 
Sowohl die Ansichten Tatiscevs wie die große Zahl der Werke Wolffs, die er in 
seiner Bibliothek stehen hatte, bezeugen die Hochachtung des Russen vor dem 
deutschen Philosophen.

Selbstverständlich hat Tatiscev jede Tat, die der Verbreitung der Aufklärung 
in Rußland diente, begeistert begrüßt und selbst in dieser Hinsicht anregend ge­
wirkt. Hier muß man besonders seine naturrechtlichen Anschauungen erwähnen. 
In seinem „Gespräch“ antwortet Tatiscev auf die Frage, warum wir das „Natur­
gesetz“ erkennen können, obwohl in der Bibel und bei den Kirchenvätern darüber 
nichts gesagt wird, daß sich der Verstand des Menschen „durch sich selbst, d. h. 
durch seine natürlichen Qualitäten, bestätigen muß“ .9) Für die göttliche Offen­
barung blieb bei diesen Anschauungen, die die natürliche Vernunft des Menschen 
für ausreichend erklärte, das Rechte zu erkennen, kein Platz. Diese naturrecht­
lichen Lehren richteten sich also eindeutig gegen den Einfluß der Theologie auf 
die Wissenschaft. Tatiscev hatte Grotius und besonders Pufendorf aufmerksam 
studiert und forderte daher die Verbreitung ihrer Bücher in Rußland, weil sie der 
ideologischen Begründung des Absolutismus dienen konnten.

8) Ebd., S. 2 - 4 .  9) Ebd., S. 133.
10) Vgl. die Briefe Tatiscevs an J. D. Schumacher vom 22. 2. 1748 (Переписка В. H. Та­

тищева за 1746-1750 гг. In: Исторический Архив, Bd. VI, Moskau-Leningrad 1951,

Er forderte aber auch die Übersetzung anderer wichtiger westeuropäischer Werke 
ins Russische. Begeistert begrüßte er 1748 das Erscheinen von François de Salig- 
nac de La Mothe-Fénelons (1651 — 1715) Télémaque in russischer Sprache und 
nennt das eine Tat, „die ich für die Vernünftigen für ebenso nützlich halte, wie 
sie für die im Urteil Schwachen ein Stein des Anstoßes sein kann“ . Gleichzeitig 
verlangt er die Übersetzung von Andrew Michael Ramsays (1686—1743) Werk 
„Les Voyages de Cyrus“ , das aber erst 1765 in russischer Sprache erschien. Ram­
s a y war ein Freund Fénelons und sein Werk eine Imitation des Télémaque. Be­
reits 1732 — also schon vier Jahre nach dem Erscheinen des Cyrus — hatte 
Tatiscev auf dieses Buch hingewiesen.10) Gegen Ende der vierzigerJahre beschäf-



Tatiscev und die Aufklärung in Rußland 83

tigte er sich mit den Arbeiten des holländischen Arztes Antoine van Dale (1638 bis 
1708) und des Sekretärs der Pariser Akademie Fontenelle über die Orakel. Fonte­
nelles „Histoire des Oracles basiert bekanntlich nn Sachlichen auf den Dar­
legungen des Holländers, und sein wesentlicher Inhalt ist die Verneinung des 
Wunderglaubens. Beide Schriften zitiert Tatiscev verschiedentlich positiv, weil 
sie wichtiges Material für den Kampf gegen den Aberglauben und darüber hinaus 
besonders für die Auseinandersetzung mit Christentum und Kirche boten.11)

S. 276) und vom 30. 11. 1732 (Материалы для истории Академии наук, Bd. II, St.
Petersburg 1886, S. 199).

n ) Vgl. den Brief J. D. Schumachers an Tatiâèev vom 27. 10. 1749 im Archiv der Akad. d.
Wiss. d. UdSSR in Leningrad, ф. 1, on. 3, Nr. 38, Bl. 9 -1 0 ; Tatiâëev, История, Bd. I,
S. 10, 46, Bd. IT, S. 378.

l2) Vgl. den Katalog der Bibliothek TatiScevs bei P. Pekarskij, Новые известия о В. Н. Та­
тищеве. Приложение к IV тому Записок АН, Nr. 4, St. Petersburg 1864.

13) Vgl. den undatierten Brief Tatiäcevs im Archiv der Akad. d. Wiss. d. UdSSR, ф. 1, on. 3, 
Nr. 82, Bl. 23: „Ежели Кантемировы Сатиры напечатаны, прошу . . . мне прислать.“ 
Weiterhin Переписка Татищева, а. а. О., S. 260 (Brief vom 7. 8. 1747 an Schumacher).

H ) Tatisöev an Schumacher, 1. 11. 1731. Archiv der Akad. d. Wiss. d. UdSSR, ф. 121, on. 2, 
Nr. 130, Bl. 44—44r.

15) T ä tiger, История, a. a. O., Bd. I, S. 493f.

Selbstverständlich besaß Tatiscev auch eines der wichtigsten Grundbücher der 
Aufklärung, das von seinem Freund Kantemir übersetzte Werk von Fontenelle 
über die Vielheit der Welten („Entretiens sur la pluralité des mondes“).12) Beson­
ders für die Verbreitung der heliozentrischen Weitsicht kommt Fontenelles Schrift 
überragende Bedeutung zu.

Besondere Aufmerksamkeit widmete Tatiscev natürlich den russischen auf­
klärerischen Schriften. So bittet er die Akademie um Zusendung der Satiren 
Kantemirs, sobald sie erscheinen.13) Bereits 1731 verhandelte er mit der Akademie 
über die Edition der wichtigsten Predigten seines Freundes Prokopovic in deut­
scher Sprache.14) In diesen Predigten setzte sich der enge Mitarbeiter Peters des 
Großen für die Durchsetzung der Aufklärung in Rußland ein. Sie sollten auch in 
Westeuropa gelesen werden, um das dortige Rußlandbild in positivem Sinne zu 
beeinflussen. In diesem Zusammenhang muß man auch darauf hinweisen, wie auf­
merksam Tatiscev das schriftstellerische Schaffen Michail Lomonosovs (1711 bis 
1765), Vasilij Trediakovskijs (1703—1769) und Aleksandr Sumarokovs (1717 oder 
1718 — 1777) verfolgte. Er schätzte, wie er in seiner „Geschichte“ schreibt, be­
sonders deren Bemühungen um die schöpferische Bereicherung der russischen 
Sprache.15) Die Pflege der Nationalsprache ist ein weiteres Kennzeichen für das 
bürgerliche Nation werden, an dem Tatiscevs Wirken einen entscheidenden Anteil 
hatte.

In seinen eigenen Arbeiten hat Tatiscev nicht wenige falsche Urteile über Ruß­
land widerlegt und bekämpft. Dazu gehören besonders seine Rezensionen zu dem



84 C. GRAU

wichtigen Buch von Philipp Tabbert von Strahlenberg (1676—1747) über 
Rußland („Der Nord- und östliche Teil von Europa und Asia“ , Stockholm 1730), 
die aber leider bis heute nicht veröffentlicht sind.l e ) Die falschen Urteile und Nach­
richten, die beispielsweise in den Rußlandartikeln von Johann Hübners (1668 bis 
1731) Staats- und Zeitungslexikon enthalten sind, veranlaßten den Russen nicht 
nur zu einer ausführlichen Kritik, sondern auch zur Abfassung eines eigenen geo­
graphisch-politischen Lexikons über Rußland. Als die ausgearbeiteten Teile 1793 
erschienen, gab es zwar bereits bessere russische Lexika, das Verdienst des Petri - 
ners, das erste russische Nachschlagewerk geschaffen zu haben, wird jedoch da­
durch nicht geschmälert.17)

16) Archiv der Akad. d. Wiss. d. UdSSR, ф. 95, on. 5, Nr. 26 (Abschrift) und Handschriften- 
abt. der Bibl. der Akad. d. Wiss. d. UdSSR in Leningrad, Nr. 17. 9. 7.

17) V. N. TatiSöev, Лексикон Российской исторической, географической, политической 
и гражданской, Bd. I —III, St. Petersburg 1793.

18) Vgl. neben den Hinweisen im Разговор, a. a. 0., noch N. V. Neöaev, Горнозаводские 
школы Урала, Moskau 1956.

19) Vgl- dazu А. I. Ivanov, В. H. Татищев как исследователь карстовых явлений. In: 
Вопросы истории естествознания и техники, 1957, Н. 4, S. 86—93.

Der Kampf um die Durchsetzung der Aufklärung in Rußland war weitgehend 
dadurch gekennzeichnet, das Bildungsniveau zu heben und falsche, überholte 
Ansichten zu widerlegen. Daher kommt den Bemühungen Tatiscevs, das Schul­
wesen in Rußland zu verbessern, so große Bedeutung zu. Die philosophische Bil­
dung des Adels und die Heranbildung von Technikern war die wichtigste Vor­
aussetzung für die Stärkung Rußlands.18)

Sehr wichtig war daneben jedoch die Ausnutzung der publizistischen Möglich­
keiten, wie sie die populärwissenschaftliche Beilage der Petersburger Zeitung, die 

Anmerkungen über die Zeitungen“ , bot. Tatiscev regte nicht nur an, bestimmte 
Artikel zu veröffentlichen (auf seine Veranlassung erschien beispielsweise eine 
wissenschaftliche Abhandlung über die Entstehung des Donners), sondern ver­
öffentlichte auch selbst in dieser Zeitschrift. Gerade diese Artikel sind ein eindrucks­
volles Beispiel dafür, wie sich der Aufklärer mit überholten Anschauungen aus­
einandersetzte und gleichzeitig seine Weltansicht darlegte.

Bereits Anfang der zwanziger Jahre des 18. Jahrhunderts hatte er die Höhlen 
im Ural erforscht19), die nach Ansicht der dortigen Bewohner durch die Wanderun­
gen von Tieren unter der Erde entstanden sein sollten. Die Wissenschaftler be­
schränkten sich entweder auf eine bloße Konstatierung, daß die Höhlen existierten, 
oder erklärten sie als durch die Sintflut entstanden. Tatiscev war der erste, der 
sowohl 1725 in einem lateinischen Brief an den schwedischen Gelehrten Erik 
Benzel (1675—1743) als auch 1730 und 1732 in zwei ausführlichen Abhandlungen 
in den ,,Anmerkungen“ die Entstehung dieser Höhlen richtig erklärte. Er stellte 
fest, diese seien durch Wasser ausgewaschen worden, ihre Entstehung sei also 
völlig natürlich vor sich gegangen, ohne daß irgendwelche über- oder unter-



Tatisöev und die Aufklärung in Rußland 85

irdische Gewalten dazu notwendig gewesen wären. Im Zusammenhang damit wies 
er nach, daß auch die in oder in der Nähe dieser Höhlen gefundenen Knochen weder 
von irgendwelchen Fabelwesen stammen noch durch die Sintflut nach Sibirien 
getragen wurden. Nach seiner Ansicht stammten diese Knochen von einem dem 
Elefanten ähnlichen Tier, das vor vielen tausend Jahren in Sibirien gelebt habe. 
Die Einwendungen seiner Gegner, in Sibirien sei es für diese Tiere zu kalt, wies er 
mit dem richtigen Hinweis zurück, daß die klimatischen Verhältnisse sich ständig 
verändern und der heutige Zustand nicht bestimmend für die lange zurück­
liegende Vergangenheit sein kann.

Dieses kleine Beispiel zeigt uns, wie im täglichen Kampf, in ständiger Aus­
einandersetzung mit unwissenschaftlichen Anschauungen das neue Weltbild ge­
schaffen wurde. Man ist leicht geneigt, nur die großen Auseinandersetzungen zu 
sehen und darüber zu vergessen, daß die Aufklärung als Ideologie des aufstrebenden 
Bürgertums und als neue Weitsicht hart erkämpft werden mußte, indem eine 
falsche These nach der anderen mühsam widerlegt wurde. Gerade daran hatte 
Tatiscev durch sein vielseitiges Wirken nicht geringen Anteil. Hier konnte nur 
auf einige Beispiele hingewiesen werden.

Zum Schluß gestatten Sie mir noch eine kurze Bemerkung. Ich habe hier als 
Historiker über einen Menschen gesprochen, der nicht in erster Linie ein Schrift­
steller im engeren Sinne war, wie beispielsweise Prokopovic, Kantemir, Lomonosov, 
Trediakovskij oder Sumarokov, um einige seiner russischen Zeitgenossen zu nen­
nen. In der Literaturgeschichte wird Tatiscev daher oft auch gar nicht, manchmal 
am Rande behandelt, wie es z. B. Alexander Brückner in seiner Literaturgeschichte 
tu t und dabei zu falschen Schlußfolgerungen kommt. Er glaubt, zwei Linien in 
der literarischen Entwicklung Rußlands im 18. Jahrhundert feststellen zu kön­
nen: eine „deutsche“ , als deren Vertreter er Tatiscev und Lomonosov nennt, und 
eine „französische“ , vertreten durch Kantemir, Trediakovskij und Sumarokov.20) 
Wir glauben jedoch, durch unsere kurze Interpretation der aufklärerischen An­
schauungen Tatiscevs deutlich gemacht zu haben, daß wir hier keineswegs von 
„nationalen“ , sondern lediglich von sozialen Problemen sprechen können. Die 
russischen Aufklärer haben die Ergebnisse west- und mitteleuropäischer For­
schung für ihre Bestrebungen verwendet und vor allem das benutzt, was ihren 
Interessen diente, ohne dabei in irgendeine Abhängigkeit von anderen Nationen 
zu kommen. Das richtige Bemühen, die Quellen eines Denkers festzustellen, darf 
keineswegs dazu führen, aufeinanderfolgende Abhängigkeiten zu konstruieren. 
Wenn Geschichts- und Literaturwissenschaft gerade im Hinblick auf das 18. Jahr­
hundert eng zusammenarbeiten, glaube ich, daß solche Fehlinterpretationen nicht 
mehr möglich sein werden und ein richtiges Bild der russischen Aufklärung er­
arbeitet werden kann.

20) Vgl. A. Brückner, Geschichte der russischen Literatur, Leipzig 21909, S. 71, 74f.



U. LEHMANN

Der Gottschedkreis
und die Moskauer und Petersburger Aufklärung

Die sehr reichhaltige germanistische Literatur über Gottsched und den Gott­
schedkreis hat die Frage nach den Beziehungen des Gottschedkreises zum Aus­
land, speziell zur slawischen Welt und Rußland, keineswegs unberührt gelassen. 
Es ist jedoch festzustellen, daß das Problem meist sehr einseitig, als Akt der Be­
einflussung von Seiten der Gottschedianer gesehen wurde.1) Eine derartige Be­
trachtungsweise verhindert aber, den Blick auf das Wesentliche der im Zeitalter 
der Aufklärung so intensiv gepflegten Beziehungen zu richten. Auf der Grundlage 
des gedruckten, freilich nicht sehr umfangreichen Materials über die Beziehungen 
des Gottschedkreises zur russischen Aufklärung und bei Zuhilfenahme einiger un­
gedruckter Quellen, Archivalien, soll hier versucht werden, unter Weglassung der 
geläufigen biographischen Angaben in knapper Form einen Abriß über die wechsel­
seitigen engen Verbindungen zu geben.

x) So z. B. G. Waniek in: Gottsched und die deutsche Literatur seiner Zeit, Leipzig 1897. 
Zu in dieser Beziehung ähnlichen Auffassungen gelangt E. Reichel, der in seinem Werk 
,,Gottsched“ den Dichter stark überbewertet. (E. Reichel, Gottsched, Berlin 1908, 1912, 
Bd. 1 -2 .

2) Vgl. E. Reichel und dessen zahlreiche, Gottsched gewidmete Arbeiten, den 17. und 65. 
Literaturbrief Lessings; Th. W. Danzel, Gottsched und seine Zeit, Leipzig 1848; H. Hett- 
ner, Geschichte der deutschen Literatur des 18. Jahrhunderts, Leipzig 1929; H. de Boor, 
Geschichte der deutschen Literatur, Bd. 5 — 6, München 1957. In den angeführten und 
anderen Werken gehen die Ansichten der Forscher teilweise so weit auseinander, daß sic 
in ihren Extremwerten schon keine Berührungspunkte mehr miteinander haben.

3) A. G. Kästner, Betrachtungen über Gottscheds Charakter, in: Neue Bibliothek der 
schönen Wissenschaften und freien Künste, Leipzig 1767, Bd. 6, S. 208 — 218.

Von erheblicher Bedeutung für die Bearbeitung des gestellten Themas ist je­
doch der gegenwärtige Stand der Gottschedbewertung in der Germanistik. 
Widerstreitende Auffassungen, die einander diametral gegenüberstehen, aber 
auch die allgemein anzutreffende geringe Kenntnis der Werke Gottscheds selbst 
haben es bisher zu keiner befriedigenden Einschätzung dieses Mannes kommen 
lassen.2) Obwohl der Gottschedschüler und als Professor der Mathematik sowie 
als Epigrammdichter sehr bekannt gewordene Abraham Gotthelf Kästner als 
einer der ersten schon 1767 sein Gottschedbild zeichnete3), scheint dieses bis heute 
dem Werte Gottscheds noch am ehesten gerecht zu werden. Wir wissen, daß Gott-



Gottschedkreis und russische Aufklärung 87

sched seit seiner frühesten Kindheit, die er bekanntlich in Ostpreußen verbrachte, 
Gelegenheit hatte, sich mit dem Phänomen Rußland, genauer gesagt dem petri - 
nischen Rußland vertraut zu machen.4) Nach seiner Übersiedlung nach Leipzig 
bekam er sofort engste Verbindung zu einer Gruppe von Aufklärern, die unablässig 
für das Bekanntwerden Rußlands und seiner neuen gesellschaftlichen Verhält­
nisse in Deutschland wirkten.5) Diesen fruchtbaren Anregungen6) verdankt Gott­
sched, daß er schon 1725 die damals viel beachtete Ode auf den Zaren Peter I. 
schreiben konnte. Dieses Werk hat in mehreren Nachdrucken7) immer wieder 
die Geister erregt, und wir können noch heute davon behaupten, daß der Ver­
fasser, der damals gerade 25 Jahre zählte, bereits ein richtiges Verständnis für 
das Wesen der petrinischen Reformen besaß. Gottsched, der im Vergleich zu 
Räbner, Leibniz, dem älteren Mencke, Thomasius u. a. als Vertreter der zweiten 
Aufklärergeneration bezeichnet werden kann8), hat in seinem späteren Wirken 
immer wieder auf die 1725 in besagter Ode hinsichtlich Rußlands angestellten 
Überlegungen zurückgegriffen. In der von ihm reorganisierten Deutschen Gesell­
schaft förderte er systematisch einen wissenschaftlichen und literarischen Nach­
wuchs, der genau wie der Lehrmeister sich durch große Weltoffenheit und ein 
hohes Maß an Anerkennung für alle Leistungen der europäischen Aufklärung aus­
zeichnete.9) Die vom Gottschedkreis wesentlich unterstützte und durch die Ab­
fassung richtungweisender theoretischer Arbeiten begründete Reform der deut­
schen Sprache, Literatur und des Theaters, die Popularisierung der Wölfischen 
Philosophie, das Eintreten für Frauenbildung usw. waren der Hauptinhalt der

4) E. Reichel zitiert in „Gottsched“, I, 162, Gottscheds Worte, daß er Peter I. im Jahre 1716 
in Königsberg „von Angesicht zu Angesicht gesehen“ und schätzen gelernt habe, als der 
Monarch „mit seiner Gallerenflotte durch Königsberg gieng“ . Aus Königsberg und seiner 
berühmten Albertina waren zahlreiche bekannte Wissenschaftler nach Rußland über­
gesiedelt. — Vgl. E. Winter, Halle als Ausgangspunkt der deutschen Rußlandkunde im 
18. Jahrhundert, Berlin 1953, S. 192 — 197.

6) Enge Beziehungen verbanden Gottsched zur Gelehrtenfamilie Mencke, die als Heraus­
geber der „Acta eruditorum“ der Entwicklung im petrinischen Rußland größte Beachtung 
geschenkt und die mit Baron von Huyssen in engster Verbindung gestanden haben. — 
Vgl. E. Winter, a. a. O., S. 59. Gleichzeitig war Gottsched mit Justus Gotthard Räbner, 
dem Verfasser der ersten deutschen Biographie des russischen Zaren Peter I., bekannt 
und hatte durch diesen Verbindungen zur „Europäischen Fama“ , die sich ebenfalls dem 
reformierten Rußland intensiv zuwandte.

®) Zweifelsohne haben die „Fama“ , die „Acta“ und die Peter-Biographie Räbners den An­
stoß für die Schaffung der Ode gegeben.

7) Vgl. „Europäische Fama“ 1725, Th. 281; „Neue Zeitungen von gelehrten Sachen“ 
1725, S. 256ff. und: J. V. Pietsch, Gesammelte Poetische Schrifften, Leipzig 1725, 
Anhang.

8) F. Brüggemann, Das Weltbild der deutschen Aufklärung, Leipzig 1930, S. 5.
9) Vgl. B. Stübel, Die Deutsche Gesellschaft in Leipzig von ihrem Entstehen bis zur Gegen­

wart, Leipzig 1877 und die Veröffentlichungsreihen der Gesellschaft.



88 U. LEHMANN

Arbeit der Gottschedianer. Aus dem Kreise der in der Deutschen Gesellschaft 
Versammelten wurden 1735 Johann Georg Lotter und Jacob Stählin nach Peters­
burg berufen. Stählin wird uns noch als einer der vielseitig tätigen russischen Auf­
klärer zu beschäftigen haben, der erstgenannte hatte leider nicht die Möglichkeit, 
seine Pläne voll zu entfalten, ein allzufrüher Tod verhinderte dies.10)

10) Протоколы заседаний конференций . . . , St. Petersburg, Bd. 1, S. 378 und: P. Pekar - 
skij, История Императорской Академии наук в Санкт Петербурге, St. Petersburg 1870, 
Bd. 1, Teil 2, S. 535-538.

11 ) Hier sei nur an die Mitarbeit Lotters in den ,, Bey trägen zur Critischen Historie der 
deutschen Sprache und Beredsamkeit. . .“ (1732 — 1744) erinnert. Vgl. auch H. Lach­
mann, Gottscheds Bedeutung für die Geschichte der deutschen Philologie, in: Mittei­
lungen der Deutschen Gesellschaft . . . , Leipzig 1931.

12) J. G. Lotter, Abhandlung vom Ansehen der deutschen Sprache im russischen Reiche, 
Leipzig 1735.

13) Die Gemeinsamkeit der Standpunkte beider brachte J. F. May in seiner Antwortrede 
auf Lotters Vortrag (s. o.) zum Ausdruck. Siehe auch J. G. Lotter, a. a. O., Anhang 
und S. 21.

14) J. F. May war schon vor Gottsched Mitglied der Deutschen Gesellschaft in Leipzig und 
übernahm nach dessen Ausscheiden die Leitung dieser Vereinigung. Er ist mit der 
Mitgliedsnummer 180 unter den 1723 Eingetretenen verzeichnet. Vgl. Mitgliederver­
zeichnis der Deutschen Gesellschaft, in : Mitteilungen der Deutschen Gesellschaft, Leip­
zig 1902, Bd. 9, T. 2. Ab 1725 hatte May zusammen mit Gottsched die ,,Vernünftigen 
Tadlerinnen“ herausgegeben. Er blieb bis in seine späten Jahre eng mit Gottsched ver­
bunden.

15) J . F. May, a. a. 0.

Lotter war in erster Linie Linguist und hatte sich in der Deutschen Gesellschaft 
auf mannigfaltige Weise betätigt.11) Gottsched selbst ist dem fleißigen und un­
eigennützig wirkenden Schüler viel Dank schuldig. Bei seinem Abschied aus Leip­
zig und von seinen Freunden nahm Lotter das Wort zu einer Rede, die auch heute 
noch unser Interesse beanspruchen kann.12) Daß Lotter sich in dieser Rede voll 
und ganz von gottschedischen Prinzipien leiten läßt, soll uns hier nicht haupt­
sächlich interessieren.13) Es ist aber bemerkenswert, daß der spätere Senior der 
Gesellschaft, J. F. May14), in seiner Antwortrede deutlich machte, daß die in dem 
Vortrage von Lotter angedeuteten Fragen dem Gremium durchaus geläufig 
sind.15)

Bekanntlich haben zu damaliger Zeit zahlreiche wissenschaftliche und literarische 
Gesellschaften bestanden, aber keine hat für die russische Aufklärung so viel Be­
deutung erlangt wie die Gottschedischen Gesellschaften. Die Breite und der Um­
fang ihrer Wirkung läßt sich zum Beispiel daran abmessen, daß in den Protokollen 
der Akademie in Petersburg immer wieder die Rede von den Verbindungen nach 
Leipzig ist, davon, daß Briefe von dort eingetroffen oder dorthin abgesandt wor­
den sind. Noch deutlicher wird die Intensität dieser Beziehungen, wenn man die 
Bestellungen an schöngeistiger und wissenschaftlicher Literatur für die Akademie



Gottschedkreis und russische Aufklärung 89

untersucht16). Dabei ergibt sich, daß solche zu jener Zeit führenden Buchhand­
lungen, wie die Firmen Haude und Spener, Lankischens Erben u. a., denen in 
der Mitte des 18. Jahrhunderts die Buchkommission aus Deutschland oblag, in 
einem prozentual hohen Anteil Werke aus dem Gottschedkreis anboten.17) Diese 
sind auch gekauft worden. Der Schwerpunkt in den Beziehungen des Gottsched­
kreises zur Petersburger und Moskauer Aufklärung bildet aber die Entsendung von 
Schülern des Leipziger Professors nach Rußland. Neben den schon erwähnten 
Lotter18) und Stählin19) sind Reichel20) und Köllner21) nach Moskau gegangen. 
Die Vermittlung von Gottschedschülern nach Rußland ist vor allem durch die 
beiden berühmten Exponenten der deutsch-russischen Beziehungen im 18. Jahr­
hundert Leonhard Euler22) und Gerhard Friedrich Müller23) zu erklären. Während 
Euler während seiner ganzen Berliner Zeit unmittelbar für die Aufrechterhaltung 
und Vertiefung der seit den ersten Dezennien bestehenden Verbindungen24)

ie ) Im Archiv der Sowjetischen Akademie der Wissenschaften F. 1, op. 3, Nr. 16, S. 336 bis
337 findet sich eine „Kaiserliche Consignation . . .“ der zu bestellenden ausländischen 
Zeitungen für das Jahr 1740, aus der hervorgeht, daß Leipziger Zeitungen einen großen 
Anteil an den Bestellungen hatten. Darüber siehe auch Протоколы . . . , Bd. 1, S. 385.

17 ) Die Bestellisten für Zeitschriften und Bücher aus Westeuropa, die regelmäßig von der 
russischen Akademie der Wissenschaften angekauft wurden, zeigen, daß fast sämtliche 
größeren Reihen des Gottschedkreises zum Bestand der russischen Bibliotheken gehörten, 
so z. B. die „Beyträge zur Critischen Historie . . .“ , „Deutsche Schaubühne“, „Belusti­
gungen des Verstandes und des Witzes“ , „Das Neueste aus der anmuthigen Gelehrsam­
keit“ sowie Werke Gottscheds und seiner Anhänger. (Archiv Akademii nauk SSSR F. 3, 
op. 6, Nr. 16, 17 und F. 3, op. 8, Nr. 81.)

18) Johann Georg Lotter (1712 — 1737) wirkte in Rußland von 1735 bis zu seinem Tode.
19) Jakob Stählin (1709 — 1785) lebte von 1735 bis zu seinem Tode in Rußland und hat sich 

außerordentlich rege für die Aufklärung und die russische Wissenschaft und Literatur 
eingesetzt, wie aus der Monographie von K. v. Stählin а. а. O. hervorgeht.

20) Johann Gottfried Reichel (1727 — 1778) war vor seiner Übersiedlung nach Rußland 
Mitglied der Leipziger Gesellschaft der freien Künste und schönen Wissenschaften, wo er 
sich durch Übersetzungen, z. B. von Maffei, und die Mitarbeit am „Neologischen Wörter­
buch“ einen Namen gemacht hat.

21) Christian Gottlieb KöUner (1729-1760) ging zusammen mit Reichel auf Vermittlung 
Gottscheds und Müllers nach Rußland und wirkte an der Moskauer Universität. Er war 
zuvor schon als Übersetzer des „Sinav und Truvor“ und durch seine Gedichte und Reden 
in der Gesellschaft der freien Künste bekannt geworden.

22) Die Berliner und Petersburger Akademie im Briefwechsel Leonhard Eulers, Teil 1, 
Briefwechsel L. Eulers mit G. F. Müller, Berlin 1958.

23) Die neueste und von modernen Gesichtspunkten ausgehende Darstellung Müllers 
findet sich bei P. Hoffmann, G. F. Müller und das geographische Rußlandbüd im 
18. Jahrhundert, Phil. Diss. Berlin 1959.

24) L. Euler nahm die Interessen der Petersburger Akademie in Deutschland wahr, als er 
nach seiner ersten Berufung aus Petersburg nach Berlin zurückkehrte und dort bis 1766, 
dem Beginn seines zweiten Rußlandaufenthaltes, lebte.



90 U. LEHMANN

sorgte und auch die Kontakte zwischen Petersburg und dem Gottschedkreis er­
hielt, hat Müller in den fünfziger und sechziger Jahren unmittelbar mit Gottsched 
korrespondiert.25) Gleichzeitig nimmt Müller auch die Verbindungen zu den in 
Moskau wirkenden Gottschedianern auf und vermittelt diese an Gottsched wei­
te r.26) Die Korrespondenzen der russischen Gottschedianer legen ein eindringliches 
Zeugnis davon ab, wie die Gottschedianer in Rußland mit ganzer Kraft auf den 
ihnen zugewiesenen Gebieten, wie der Universitätslehre und Publizistik, für die 
Entfaltung der russischen Aufklärung wirkten. So gehört Stählin das Verdienst, 
uns die ersten systematischen Nachrichten über russische Musik, Literatur, Bal­
lette, darstellende Kunst usw. vermittelt zu haben.27) Durch Stählin wissen wir 
auch vom Schicksal der Neuberin in Rußland.28) Stählin hat maßgeblich Anteil 
an der Gestaltung der frühen russischen Publizistik durch seine Mitarbeit an der 
St.-Petersburger Zeitung.29) Sein Brief vom Flore der schönen Wissenschaften 
im Russischen Reiche, in dem er uns Kenntnis von der Entwicklung des russischen 
Theaters und der Schaffung der nationalen Bühne unter Sumarokov und Volkov 
gibt, ist sofort durch Müllers Vermittlung an die Gottschedische Zeitung ,,Das 
Neueste aus der anmuthigen Gelehrsamkeit“ weitergesandt und dort veröffent­
licht worden.30) Reichel, der durch die Vermittlung Müllers und Gottscheds an 
der Moskauer Universität zu wirken begann, hat sich ebenfalls auf vielfältige 
Weise für die russische Aufklärung eingesetzt. Sein Schüler im Gymnasium, 
Derics Ivanovic Fonvizin, von Reichel an die Übersetzung des dänischen Komö­
diendichters Holberg geführt, begann auf Reichels Anregungen mit eigener litera­
rischer Produktion.31) Reichel, im Kreise Gottscheds zur Beschäftigung mit den

25) Zwischen Gottsched und Müller bestand ein reger Briefwechsel in den fünfziger Jahren 
des 18. Jahrhunderts. Der Verfasser konnte sich mit diesen Briefen vertraut machen und 
wird sie demnächst der Öffentlichkeit vorlegen.

26) Als Ständiger Sekretär der Russischen Akademie der Wissenschaften hatte Müller auch 
während des Siebenjährigen Krieges die Möglichkeit, freilich über Umwege, mit seinen 
deutschen Bekannten weiterhin zu korrespondieren. Er leitete auch die Briefe Reichels 
und Köllners an Gottsched weiter, unterhielt dabei gleichzeitig eine ausgedehnte Korre­
spondenz mit den beiden, die ebenfalls demnächst herausgegeben wird.

27) Stählins Aufzeichnungen über die russische Kunst und Literatur sind zum Teil in J. J. 
Haigold (d. i. A. L. Schlözer) Neuverändertes Rußland, Riga-Mietau 1769 —1770, er­
schienen. Über diese Materialien handelt P. N. Berkov in: Germanoslavica 1931—32,1., 
Nr. 2, S. 234ff.

28) Vgl. J. J. Haigold, a. a. 0., Th. 1, S. 402 — 403 und K. v. Stählin, Aus den Papieren . . ., 
S. 39.

2Э) C. Eichhorn, Die Geschichte der St. Petersburger Zeitung, St. Petersburg 1902, S. 21.
30) Neuestes aus der anmuthigen Gelehrsamkeit, Märzheft 1759. Dort wird ein ausführlicher 

,,Brief (Stählins) aus Petersburg vom dasigen Flore der schönen Wissenschaften“ ab­
gedruckt.

31) G. P. Makogonenko in: Д. И. Фонвизин, Собрание сочинений, M.-L. 1959, Bd. 1, S. 8 
und M. Muratov, Денис Иванович Фонвизин, M.-L. 1953, S. 40.



Gottschedkreis und russische Aufklärung 91

vaterländischen Altertümern gehalten, bemühte sich um die Sammlung der alten 
russischen Bücher und um eine Bibliographie derselben.32) Gleichzeitig richtete 
er seine Aufmerksamkeit auf die Rettung des schriftlichen Nachlasses von Tati- 
scev, mit dessen Sohn er zu diesem Zweck in Verbindung tra t33) und berichtete 
Müller nach Petersburg über den Fortgang seiner Unterhandlungen.34) Reichel 
hat es als Dichter nie über mehr als dilettantische Versuche gebracht, wie wir aus 
seinen insgesamt drei Nachdichtungen jener berühmten Rousseaustrophe wissen, 
die Gottsched während des Siebenjährigen Krieges, als er zum preußischen König 
bestellt wurde, hat übersetzen und nachdichten müssen.35) Die Nachschöpfung 
der Rousseau verse ist jedoch, wie wir aus den Briefen Reichels erfahren, mit der 
klaren Absicht geschehen, seinen antigottschedianischen Widersachern in der 
Moskauer Universität zu beweisen, daß sein Lehrer und dessen Grundsätze sich 
noch der allerhöchsten Wertschätzung erfreuen.30) Köllner, dem nach seiner Über­
siedlung nach Rußland nur noch zwei Jahre zu leben blieben, hat uns eine in 
seiner Zeit viel beachtete Übersetzung der Tragödie ,,Sinav und Truvor“ von Su­
marokov hinterlassen, die sich besonders, wie wir aus den Zeitschriftenrezen­
sionen wissen, im Gottschedkreis großer Wertschätzung erfreut ha t.37)

32) Brief Reichels an Müller vom 12. 4. 1761.
33) Briefe Reichels an MüUer vom 12. 4. 1761; 7. 6. 1761; 24. 12. 1761. 34) Ebd.
Зб) In den Briefen an MüUer vom 5. 1. 1758 und 7. 1. 1758 teilt Reichel seine drei Versuche,

die bekannte Rousseau-Strophe nachzudichten, mit und bittet diesen um Beurteilung 
der Leistung.

36 ) Professor Schade(n), der Rektor des Moskauer Gymnasiums, hat nach Ansicht Reichels 
durch die Gnade, die König Friedrich II. von Preußen Gottsched widerfahren ließ, als er 
ihm die Ehre dreier Unterhaltungen über die Dichtkunst gab, ,,eine Antwort per indi­
rectum auf seine sehr schnöde Urtheile bekommen“ (Brief an Müller vom 5. 1. 1758), die 
er über Gottsched gefäUt hat. Reichels Versuch, die von Gottsched schon nachgedichtete 
Strophe ,,Le ciel en dispensent ses dons . . .“ deutsch wiederzugeben, hatte offensichtlich 
das Ziel, den von Gottsched errungenen Trumpf noch erhöht gegen die Moskauer anti- 
gottschedische Partei auszuspielen.

37) Wie Gottsched in seiner Rezension zu der deutsch 1752 in Leipzig erschienenen Tragödie 
,,Sinav und Truvor“ schreibt, standen die Kritiker vor einem Wunder, denn sie sahen 
nicht nur eines der „schwersten Stücke des menschlichen Witzes, nämlich ein Trauer­
spiel . . .“ von einem Russen verwirklicht, sondern auch eine musterhafte Behandlung 
der nationalen Geschichte für die Bühne, derart, daß man sie allen deutschen Autoren 
nur zum Beispiel hinstellen kann. (Vgl. Neuestes aus der anmuthigen Gelehrsamkeit 1752, 
S. 509.) 38) Vgl. „Neuestes . . .“ 1762, S. 800.

3Ö) Übersetzt von Nartov jun., St. Petersburg 1765.

Nicht nur die nach Rußland übergesiedelten Gottschedianer, sondern auch die 
in deutschen Städten, speziell aber die in Leipzig tätigen, hatten unmittelbar 
Gelegenheit, auf Rußland und die russische Aufklärung einzuwirken.

Wir wissen von der Übersetzung des ,,Kernes der deutschen Sprachkunst“ 38) 
von Gottsched, des ,,Triumphes der Weltweisheit“ vom gleichen Verfasser39)

7 Graßhoff/Lehman



92 U. LEHMANN

und, was für die praktischen Bedürfnisse des geistigen und gesellschaftlichen Le­
bens in Rußland nicht minder wichtig war, pädagogischer Aufsätze von May40) 
sowie philosophischer Abhandlungen Kästners41) und Mylius’.42)

40) In den „Ежемѣсячные сочинения . . .“ 1758, Teil 1, finden sich drei Abschnitte von 
Mays „Kunst der vernünftigen Kindererziehung“.

41) A. G. Kästners Aufsätze: ,^Abhandlung von dem Einflüsse der theoretischen Philo­
sophie . . .“ und „Lob der Astronomie“ sind übersetzt in den „Ежемѣсячные сочи­
нения . . .“ 1756/1, S. 215ff. und 1764/1, S. 165ff. veröffentlicht worden.

42) Christlob Mylius’ „Betrachtungen über die Majestät Gottes insofern sie sich durch flei­
ßige Anschauung und Erforschung der Natur offenbaret“ erschien in russischer Über­
setzung in den „Ежемѣсячные сочинения“, 1756/2, S. 407—438.

43) Vgl. Der Deutschen Gesellschaft zu Leipzig eigene Schriften in gebundener und unge­
bundener Schreibart, Bd. 1, S. 120-130; Zehn Jahre später lag das Buch voUständig 
vor und wurde von Gottsched in „Neuestes . . .“ 1752, S. 88ff. rezensiert.

44) Der erwähnte Aufsatz von Mylius, dem Verwandten Lessings, der Gottsched geistig und 
materiell verpflichtet war, erschien in den „Belustigungen des Verstandes und des Witzes“ 
1743/2, S. 373ff. und 473ff. Vgl. auch: R. Trillmich, Ch. Mylius, Phil. Diss. Leipzig 1914.

May und Kästner beanspruchen mit Recht unser Interesse. Ersterer war nach 
Gottscheds Abgang aus der Deutschen Gesellschaft Senior dieser Vereinigung 
und hat sich nm die bürgerliche Erziehung sehr verdient gemacht. In seinem 
Hauptwerk, der ,,Kunst der vernünftigen Kindererziehung“ , das ab 1741 kapitel­
weise in einer Publikationsreihe der Deutschen Gesellschaft erschien43), hat May 
bereits in verschiedener Beziehung Gedanken Rousseaus vorweggenommen, die 
dieser zwanzig Jahre später in seinem ,,Émile“ klassisch formulierte. Es ist 
sicher kein bloßer Zufall, daß der damalige Konferenzsekretär der Russischen 
Akademie der Wissenschaften, der bekannte Historiker, Geograph und Sammler 
Gerhard Friedrich Müller, für die Übersetzung dieser Abhandlungen Mays wie 
auch des Aufsatzes von Christlob Mylius über die Majestät Gottes, die sich beim 
Studium der Natur offenbart44), in die russische Sprache gesorgt hat. Es ist inter­
essant, daß der aufgeklärte russische Leser gerade jene praktischen, für die Ge­
staltung des bürgerlichen Lebens unmittelbar nützlichen Aufsätze bevorzugt 
hat.

Kästner, einer der führenden deutschen Gottschedianer, hat als Mathematiker 
und vielseitig tätiger Aufklärer große Verdienste bei der Verbreitung der russi­
schen Wissenschaft und Aufklärung in Deutschland. Sein Wirken bezeichnet ganz 
deutlich den Charakter der Beziehungen zwischen dem Gottschedkreis und Ruß­
land als Verbindungen echten gegenseitigen Gebens und Nehmens. Kästner ist 
für uns besonders wegen seiner engen Beziehungen zu Lomonosov von Interesse. 
Schon 1741, im Alter von 22 Jahren, wurde Kästner Mitglied der Deutschen Ge­
sellschaft und begann sehr produktiv für die Zeitschriften und Publikationsreihen 
des Gottschedkreises zu schreiben. Besonders in der Zeitschrift „Belustigungen 
des Verstandes und Witzes“, die vier Jahre bestand, hat Kästner mitgewirkt.



Gottschedkreis und russische Aufklärung 93

14 Beiträge zu verschiedenen Themen, unter anderem auch der erwähnte Auf­
satz über die Astronomie, in dem er nachdrücklich das neue Weltbild Kopernikus’- 
Keplers mit allen sich daraus ergebenden Schlußfolgerungen verteidigt, sind aus 
Kästners Feder dort erschienen. Kästner legt Wert auf die FeststeUung, daß das 
Kopernikanische System der Bibel widerspreche, und nimmt  damit öffentlich 
die Position eines Gegners der biblischen Kosmologie ein. Ab 1750 war Kästner 
Auswärtiges Mitglied der Berliner Akademie45) und mit Euler bestens bekannt, 
der ihn in den fünfziger Jahren sogar für eine Professur in Petersburg vorschlug.46) 
Obwohl Euler Anlaß hatte, nicht immer mit dem Geist der Kästnerschen Rezen­
sionen der Werke Lomonosovs einverstanden zu sein, die jener im „Hamburgi­
schen Magazin“ veröffentlichte47), besteht kein Zweifel daran, daß Kästner hier 
gerade den Löwenanteil an der Popularisierung der neuesten Ergebnisse der 
russischen Wissenschaft in Deutschland hatte und sich um das Bekanntwerden 
Lomonosovs in Deutschland sehr bemüht hat. Andererseits hat Müller, der in 
den Jahren von 1755 bis 1764 als Redakteur die russische Monatsschrift ,,E. S.“ 
herausgab, gerade das „Hamburgische Magazin“ als mit seinen Absichten in 
Einklang stehend bezeichnet.48) Dort erschien wiederum auch Kästners philoso­
phische Arbeit über den „Einfluß der theoretischen Philosophie in der Gesell­
schaft“ , wo Kästner sich für eine enge Verbindung des philosophischen Denkens 
mit den Bedürfnissen der Praxis ausspricht. Das „Hamburgische Magazin“ hat 
während der 15 Jahre seines Bestehens rund 30 verschiedene Mitteilungen, Über­
setzungen, Rezensionen und eigene, der russischen Wissenschaft und Kultur 
gewidmete Aufsätze veröffentlicht.

Die Vermittlung russischer Literatur und Wissenschaft in Deutschland, ein 
großes Anliegen der Gottschedianer, nimmt in der von Gottsched herausgegebenen 
Zeitschrift „Das Neueste aus der anmuthigen Gelehrsamkeit“ einen besonders her­
vorragenden Platz ein.49) Wie schon Gukovskij in dem erwähnten Aufsatz be­
merkte, hat Gerhard Friedrich Müller, der sich um die Entwicklung der russischen 
Wissenschaft und Aufklärung in vielfältiger Weise verdient gemacht h a t50), als 
Herausgeber der „E. S.“ 51) besonders die von Aleksandr Petrovic Sumarokov

4Ö) Vgl. E. Amburger, Die Mitglieder der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu 
Berlin 1700-1950, Berlin 1950, S. 76.

4e) Brief Eulers an Müller vom 27. 4. 1754, a. a. O.
47) Ebd., Brief vom 31. 12. 1754.
48) „Ежемѣсячные сочинения . . .“ , 1755/1, Einleitung.
49) G. A. Gukovskij widmete diesen Beziehungen einen größeren Aufsatz in „XVIII век“ , 

Bd. 3, Moskau-Leningrad 1958.
50) Hier sei wiederum auf die Arbeit von P. Hoffmann verwiesen.
51) Müller wurde zum Redakteur bestimmt, weil er offensichtlich wegen seiner reichen 

publizistischen Erfahrungen am besten dazu geeignet erschien. Für die Herausgabe der 
Zeitschrift bestand ein breit empfundenes Bedürfnis. Die Frage zu erörtern, ob Müller 
Lomonosov oder umgekehrt die geistige Priorität an der Begründung der Zeitschrift

7*



94 U. LEHMANN

gegründete Schule der russischen Literatur gefördert und vorwiegend solche lite­
rarischen Werke seinem Freunde und Briefpartner Gottsched52) empfohlen, die 
eben von Anhängern Sumarokovs stammten. Die fast gleichzeitig erschienenen 
,,E. S.“ und ,,Das Neueste . . .“ nehmen in der Publizistik der Mitte des 18. Jahr­
hunderts in Rußland wie in Deutschland führende Plätze ein. Müller wertete rund 
ein halbes Hundert ausländische Zeitschriften und Publikationsreihen aus, um 
das Gesicht seiner Zeitschrift möglichst repräsentativ zu gestalten.53) Der alternde 
und in der Herausgabe von Journalen sehr erfahrene Gottsched vermochte mit 
dem ,,Neuesten“ noch einmal vollauf den Anschluß an die Entwicklung der Publi­
zistik zu gewinnen. Die Vermittlung der russischen Literatur und Wissenschaft 
an Gottscheds Monatsschrift, die in erster Linie durch die Korrespondenz zwischen 
Gottsched und Müller vor sich ging, stellt, gemessen an ihrer Intensität und ihrem 
Umfang, ein Musterbeispiel deutsch-russischer Zusammenarbeit dar und dürfte 
im 18. Jahrhundert in ihrer Art einmalig sein. So erfuhren die Leser der Zeit­
schrift ,,Das Neueste . . .“ aus der Feder Müllers über Nestor, den man als den Be­
gründer der russischen Annalistik und Verfasser der ,,Po vest’ vremennych let“ 
ansah. Gottsched veröffentlichte auch genealogische Betrachtungen Müllers zur 
Geschichte des russischen Herrscherhauses, den Aufsatz ,,Bedenken über zwo 
Vermählungen“ .54) So kam auch die Nachricht ,,Von der Herkunft der Kosacken“,

gebührt, hat heute keine entscheidende Bedeutung, zumal feststeht, daß beide Gelehrte
in Erkenntnis der Interessen der russischen Aufklärung an einem solchen Unternehmen
schon früher interessiert waren. In der älteren Literatur über dieses Problem ist nicht
selten zu beobachten, daß aus der verschiedenen Beantwortung der Frage nationale
Präjudizien abgeleitet wurden.

52) Gottsched hat von Sumarokov im Gegensatz zu Lomonosov, der zwar als Dichter hohes 
Lob findet (für seine Ode auf Peter I.) und als Linguist geschätzt wird (für seine Gram­
matik) neben der schon erwähnten Tragödie auch eine Ode, ,,eine galante Ode eines rus­
sischen Brigadiers“, veröffentlicht. Diese Ode liegt, wie Gukovskij, a. a. O., S. 401, fest­
stellt, nur deutsch in der Zeitschrift ,,Das Neueste . . .“ vor, ist aber bisher in keiner 
russischen Ausgabe der Werke Sumarokovs zu finden, was darauf hindeutet, daß der 
Dichter sich für seine Ernennung zum Ehrenmitglied der Leipziger Gesellschaft der freien 
Künste erkenntlich zeigen wollte. Gottsched hat den Text der Ode, übersetzt von Oster­
wald, also handschriftlich erhalten, wie er in einem Brief an Ledermüller, dem er, von 
seiner Absicht, die Ode zu drucken, Kenntnis gibt, durchblicken läßt. Vgl. Neues aus 
der Zopfzeit, Briefe Gottscheds an den Nürnberger Naturforscher M. F. Ledermüller, 
Leipzig 1923, S. 71. — Neben Sumarokov sind auch Elagin und Nartov Mitglieder der 
genannten Gesellschaft gewesen, eine Tatsache, die nur aus der intensiven Vermittler­
tätigkeit Müllers zu erklären ist.

53) Neben der in den „Ежемѣсячные сочинения . . .“ 1755 aufgeführten Liste von Zeit­
schriftentiteln, die Müller ohnehin vorlagen, ließ er Übersetzungen, Rezensionen u. ä. für 
die Zeitschrift auch aus anderen Blättern anfertigen.

54) „Neuestes . . .“ 1754, Juli-Heft.



Gottschedkreis und russische Aufklärung 95

ebenfalls von Müller, in das Blickfeld des deutschen Lesers.65) In dem Bestreben, 
der sich fortwährend vergrößernden Leserschaft des „Neuesten“ interessantes 
Material über Rußland vorzulegen, hat sich Gottsched direkt an Müller gewandt, 
er solle ihm noch mehr historische Abhandlungen schicken. In der Tat muß die 
Nachfrage nach Artikeln über die russische Geschichte zu jener Zeit besonders 
rege gewesen sein.56) Hinsichtlich der russischen Literatur ist zu bemerken, daß 
sowohl Kantemir als auch Sumarokov und Lomonosov durch Gottsched in Über­
setzungen dem deutschen Leser bekannt wurden, während er vom Schaffen 
Cheraskovs, Elagins, Nartovs und anderer Dichter aus Rezensionen und anderen 
Berichten erfuhr. Damit ist aber gesagt, daß nicht erst im 19. Jahrhundert, son­
dern schon im Zeitalter der Aufklärung russische Dichter bei ihren Lebzeiten im 
Ausland bekannt waren. Zusammenfassend kann man feststellen, daß der Gott­
schedkreis als eine Vereinigung von Dichtern und Gelehrten einen bisher noch 
völlig unterschätzten, großen Anteil daran hatte, daß sich in Deutschland neue 
Vorstellungen über Rußland auszubreiten begannen. Es ist eines der historischen 
Verdienste des Gottschedkreises, die russische Literatur des 18. Jahrhunderts in 
Deutschland heimisch gemacht und damit jene glückliche Tradition der auf­
geschlossenen Teilnahme am kulturellen Leben Rußlands im deutschen Volk be­
gründet zu haben, die nach schweren, durch den Gang der politischen Ereignisse 
bedingten Prüfungen jetzt wieder zu neuem Leben erweckt worden ist.

55) Ebd. 1756, Mai-Heft.
M) Die „Allgemeine Deutsche Bibliothek“ schrieb 1769: „Auch holpericht undeutsch er­

zählte, aber zuverlässige Nachrichten (von Rußland, U. L.) wollten wir als kostbare 
Geschenke annehmen.“ Vgl. a. a. 0., Bd. 8, Th. 1, S. 158.

Die fruchtbare Tätigkeit des Gottschedkreises zur geistigen Vermittlung zwi­
schen Deutschland und der slawischen Welt, die hier nur in anekdotischer Kürze 
umrissen wurde, dürfte für die Literaturgeschichtsbetrachtung jedoch ein Beweis 
dafür sein, daß die Werkgeschichte vieler Bücher nicht ausreichend beleuchtet 
werden kann ohne Berücksichtigung der internationalen Wechselwirkungen, in 
die ein Werk mit seinem Erscheinen gestellt ist.



S. MATHAUSEROVÄ

Der Roman
des russischen Schriftstellers M. D. Culkov

Der große russische klassische Roman des 19. Jahrhunderts hat seine Vor­
geschichte im Schaffen der demokratischen Dichter des vorangegangenen Jahr­
hunderts. Eine wichtige Rolle spielte hier Michail Culkov, ein bekannter Dichter 
der sechziger und siebziger Jahre des 18. Jahrhunderts. Von seinem Leben und 
Wirken haben wir jedoch nur mangelhafte Kenntnis. Die Romanliteratur außer­
halb des Klassizismus, an der vor allem Culkov entscheidenden Anteil hat, wurde 
erst relativ spät Gegenstand einer systematischen Analyse durch die Literatur­
wissenschaftler. Jetzt ist sowohl das Interesse an dieser Literatur als auch das 
Interesse an ihrem Schöpfer gewachsen. Zu damaliger Zeit fielen die wertvollsten 
Hinweise auf den Autor original russischer Romane der Vergessenheit anheim.

Seinen Zeitgenossen war Öulkov sehr gut bekannt, aber schon zu Beginn des 
19. Jahrhunderts verfließt das Bild seiner markanten Persönlichkeit; ihm wurden 
beispielsweise Levsins ,,Русские сказки“ zugeschrieben, und seine eigenen Poeme 
druckte man mehrmals in den gesammelten Schriften Majkovs ab.

Heute kann sich die Literaturwissenschaft lediglich auf einige wenig zuver- 
läßige Daten aus Öulkovs Leben stützen. Sie sind folgenden Quellen entnommen: 
a) Novikovs Lexikon der russischen Dichter: ,,Опыт исторического словаря 

о российских писателях“ ;
b) der Zeitschrift ,,Neue Bibliothek der schönen Wissenschaften und der freyen 

Künste“ , Leipzig 1768, wo Öulkov in dem anonymen Artikel „Nachricht von 
einigen russischen Schriftstellern“ erwähnt wird;

c) autobiographischen Notizen Öulkovs, verstreut in seinen satirischen Zeitschrif­
ten;

d) verschiedenen polemischen Bemerkungen anderer Verfasser (Sumarokov z. В. 
nannte ihn einen Schreibergesellen) ;

e) einigen amtlichen Dokumenten (Gesuche, Kaufverträge).
Am vollständigsten sind alle Angaben in der Monographie von Sklovskij 

über Öulkov und Levsin gesammelt.1) Daraus ergibt sich das Bild eines sehr 
wechselvollen Lebensweges. Öulkov übte die verschiedensten Berufe aus, er war 
u. a. Schauspieler, Hoflakai (vermutlich Friseur), Schreiber, Herausgeber sati-

1) V. Sklovskij, Чулков и Левшин, Leningrad 1933.



Culkovs Romanschaffen 97

rischer Zeitschriften und Bücher, Beamter, der die höchsten Ränge erwarb, dar­
unter den eines Hofrates, wodurch er das Recht erhielt, nm den Adelstitel nach­
zusuchen.

Auch der literarische Weg Culkovs weist ungewöhnliche Stationen auf: Ab­
schreiber handschriftlich verbreiteter Literatur vom Typ des „Bova“ ; Sammler 
von Volksliedern, Rätseln und Überlieferungen des alten Volksglaubens; Schrift­
steller, der einen mythologischen Roman schreibt und ihn gleichzeitig parodiert; 
Satiriker, Publizist und Historiker; schließlich Schöpfer des original russischen 
Romans ; überhaupt einer der Begründer der demokratischen Literatur der 
sechziger und siebziger Jahre.

Dieser russische Dichter ist von der Forschung noch längst nicht völlig und ein­
deutig ergründet, weil sich in ihm verschiedenartige Tendenzen verkörpern. 
Allseitig erforscht ist jedoch die Abhängigkeit der nachfolgenden Literatur von 
Culkov. V. V. Sipovskij sieht in Culkov ein großes Talent, obgleich er von der 
in den westlichen Ländern verbreiteten Methode des Komparativismus ausgeht, 
und stellt ihn als demokratischen Dichter im Hinblick auf seine Romane an die 
Seite Karamzins. Er bezeichnet jedoch Karamzin als den ,,Vater des russischen 
Romans“ und hat gegen Öulkov eine Reihe von Vorbehalten (der unterschiedliche 
Wert seiner Werke, die Schablonenhaftigkeit des Inhalts, der unausgeglichene 
Stil, Culkovs leichtfertiges Verhalten zur schriftstellerischen Arbeit). Aus diesem 
Urteil kann man noch nicht auf Gemeinsamkeiten Culkovs mit anderen berühmten 
Autoren des russischen Realismus schließen. Sipovskij zieht von Karamzin die 
Linie zu Puskin-Turgenev-Tolstoj und beginnt mit Culkov die Reihe GogoF- 
Goncarov-Dostoevskij.2)

2) V. V. Sipovskij, Тезисы к диссертации „Очерки из истории русского романа“, St. 
Petersburg 1910 — 11, S. 3—4.

3) V. Sklovskij, Матвей Комаров, житель города Москвы, Leningrad 1929, S. 613.
4) V. S. Neöaeva, Русский бытовой роман XVIII века, Ученые записки, Bd. II, Moskau 

1928.
5) G. Gukovskij, Очерки по истории русской литературы и общественной мысли XVIII 

века, Leningrad 1938, S. 192 — 198.
6) D. D. Blagoj, История русской литературы XVIII века, Moskau 1955.

Sklovskij stellt dagegen eine Abhängigkeit Culkov-Nareznyj-Vel’tman-Gogol’ 
her3); V. S. Necaeva, obgleich sie von anderen methodologischen Positionen als 
Sklovskij ausgeht (nämlich vom Soziologismus), kommt zu dem Ergebnis, daß 
Culkov und die „натуральная школа“ im Rußland der dreißiger und vierziger 
Jahre des 19. Jahrhunderts einander ähnlich sind.4)

Wie ist nun Culkov dem Publikum bekannt geworden und welche anderen 
Beziehungen zwischen ihm und der nachfolgenden Literatur hat es noch gegeben ? 
G. Gukovskij hat auf die geistige Verwandtschaft zwischen einigen lebensnahen 
Gestalten Culkovs und Szenen aus Radiscevs „Reise von Petersburg nach Mos­
kau“ hingewiesen.5) Von derartigen Beziehungen spricht auch D. D. Blagoj.6)



98 S. MATHAUSEROVÄ

Trotz Öulkovs nicht geringer Bedeutung gibt es noch keine zusammenfassende 
Monographie, die uns objektiv über Leben und Werk und über die Ursache der 
darin erkennbaren inneren Widersprüche unterrichtet; auch die Frage nach Öul­
kovs Anteil am russischen Roman bleibt noch offen. Die Arbeiten, die auf der 
Grundlage der komparativistischen Methode geschrieben sind, haben die Bedeu­
tung von Öulkovs Romanschaffen nicht voll erkannt, denn sie stellen dieses nur 
zum europäischen Ritterroman in Beziehung, ohne dessen Besonderheiten zu 
beleuchten. Auch Sklovskij, der den Roman Öulkovs bereits mit den Entwick­
lungstendenzen der russischen Bourgeoisie in Verbindung bringt, bleibt in den 
Vorstellungen von einem Primat des westeuropäischen Einflusses auf die Ent­
wicklung der künstlerischen Seiten bei Öulkov (Motive, Komposition, Stil und 
Gattung) befangen.

Es stimmt, daß der Roman Öulkovs dem europäischen Roman verpflichtet 
und mit diesem durch viel Gemeinsames verbunden ist. Aber Öulkovs Roman 
hat auch eine Reihe origineller Züge, zu denen die künstlerischen Traditionen 
der handschriftlich verbreiteten demokratischen Erzählung und des epischen 
Volksliedes kommen. Ohne diese Seiten zu berücksichtigen, können wir die Ro­
mane Öulkovs nicht richtig beurteilen und würden ihre Aktualität unterschätzen. 
Betrachten wir Öulkovs Romanwerk unter dem Gesichtspunkt der nationalen 
künstlerischen Traditionen, so enthüllt es uns neue ideelle Werte : Wir erkennen, 
wie sehr dem Verfasser die Aktivierung der mittleren Stände Rußlands in der 
Zeit des Pugacev-Aufstandes am Herzen lag.

Der Roman Öulkovs ,,Пригожая повариха или развратная женщина“ über­
ragt künstlerisch das frühere Schaffen des Dichters; sein Inhalt ist aktuell und 
seine Gestalten sind ihren Eigenarten entsprechend durchgezeichnet.

Unzweifelhaft erinnert ,,Die bezaubernde Köchin“ an den Schelmenroman in 
der Art des ,,Gil Blas“ , wie das Sipovskij schon bewiesen h a t.7) Die Titelgestalt 
ist die Heldin einiger Novellen, in denen berichtet wird, wie sie leichten Herzens 
ihre Partner wechselt. Sie bekennt sich selbst zu ihren ,,Schelmenstreichen“ , 
indem sie sagt, daß sie just an dem Tage nach Moskau gekommen sei, der dem 
Gotte Merkur geweiht ist, d. h. am Mittwoch.

An den alten mythologischen Roman erinnern in der ,,Bezaubernden Köchin“ 
einige Vergleiche aus der antiken Mythologie. Martona vergleicht sich mit Venus 
und Helena, ihre Freier sind entweder Paris oder Menelaos, je nachdem, welche 
Aussicht sie gerade auf die Gunst Martonas haben.

7) V. V. Sipovskij, Очерк из истории русского романа, Bd. I, H. 1, St. Petersburg 1909, 
S. 625-641.



Culkovs Romanschaffen 99

Wollten wir Antwort auf die Frage geben, nach welchen Motiven der Roman 
„Die bezaubernde Köchin“ gestaltet worden ist, so müßten wir zunächst auf die 
Ähnlichkeit mit dem mythologischen und dem Schelmenroman verweisen und 
bei der Analyse vor allem von diesen ausgehen.

Würden wir den Roman nach der Theorie von der immanenten literarischen 
Entwicklung beurteilen, so würde er sich entweder als eine Sammlung erotischer 
Abenteuer, in sich geschlossen durch die Betrügereien der Hauptheldin, oder als 
ein mythologischer Roman darstellen. Die marxistische Literaturwissenschaft 
fragt jedoch nach dem Hauptinhalt eines Kunstwerkes und nach dessen sozialen 
Grundlagen ; sie interessiert sich nicht nur für das Baumaterial.

Bei der inhaltlichen Analyse des Romans wurde die Bedeutung der demokra­
tischen literarischen Tradition, die diese für Öulkovs Werk hat, zuweilen unter­
schätzt und auch die künstlerische Form nur mangelhaft untersucht. Zu diesen 
Fragen gibt es sehr wenige Äußerungen; diese enthalten jedoch meist keine Be­
weise und sind in vielem widerspruchsvoll ; sie zeigen außerdem, daß es nicht ge­
lungen ist, die erforderliche Synthese zu finden.

Schon bei Sipovskij finden wir eine zweifache Deutung des Romans „Die be­
zaubernde Köchin“ . Wenn Sipovskij vom Stand des „Gil Blas“ aus analysiert, 
spricht er von der Zügellosigkeit der Hauptheldin, von ihrem Zynismus, davon, 
daß sie nicht den Humanismus der Voltaireschen Vorlage, d. h. der Paquette, 
erreicht. (So äußert auch Sklovskij, daß die Heldin in Öulkovs Roman ihr Ge­
werbe geschickter, ohne Skrupel meistert.) Behandelt Sipovskij aber in einem 
anderen Kapitel die „Bezaubernde Köchin“ als „Originalroman“, so führt er 
an, daß sich darin das Motiv des Klageliedes findet, das wir aus den russischen 
Volksliedern über das schwere Schicksal der Frau kennen.

Wie soll man die Gegensätzlichkeit beider Urteile miteinander verbinden? 
Das Werk als solches ist schon widerspruchsvoll, aber wie sehr sind es erst die 
Urteile darüber! Öulkovs Roman enthält tatsächlich widersprüchliche Elemente, 
diese können aber in einer geschlossenen Konzeption erfaßt werden.

Die Kompliziertheit des Werkes ist dadurch zu erklären, daß öulkov die An­
sichten der mittleren Stände zum Ausdruck bringt, sie aber gleichzeitig ironisiert : 
Er stilisiert die Witwe eines Helden der Schlacht von Poltava. So entsteht eine 
monologische Erzählung in der ersten Person.

Die monologische Romanform, in der der Autor eine bestimmte Gestalt stili­
siert (also keine Aussage trifft über die wirklichen Erlebnisse einer realen Person), 
ist sehr schwierig, denn es fehlt darin die Sprache des Verfassers. Der Autor muß 
seine Beobachtungen auf andere Weise mitteilen. Die monologische Romanform 
bedeutet nicht, daß Öulkov nicht zu dialogisieren verstünde, und bedeutet daher 
nicht einen Schritt zurück. Es handelt sich hier um ein sehr kompliziertes Ver­
fahren, mit dem öulkov seine Hauptidee in die Gestalt der Martona hineinproji­
ziert hat. In den Worten Martonas fließen die Stimme der Heldin und die des 
Autors zusammen. Trotz der ironischen, ja zynischen Art, wie Martona verurteilt



100 S. MATHAUSEROVÂ

wird, kann der Leser mit dieser hilflosen Frau mitleben und mitfühlen und über 
die Ursachen ihres Unglücks nachdenken.

Wir wollen bei der Analyse davon ausgehen, daß die Aussageform die Kom­
bination zweier Methoden ist, einer objektiven, der Charakterisierung und einer 
subjektiven, der Meinung des Verfassers, und daß sich Öulkov im Monolog Mar- 
tonas auf die Volkstradition bezieht, und zwar auf die gedruckte und auf die 
handschriftlich verbreitete Erzählung mit monologischer Aussageform.

Öulkov hat mehrfach auf den nationalen, handschriftlich verbreiteten Roman 
hingewiesen, der in den mittleren Volksschichten als Erbe der fortschrittlichen 
Traditionen des 17. Jahrhunderts noch im 18. Jahrhundert fortlebte. Öulkov 
knüpft an die Hauptprobleme dieser Literatur an und löst sie im Sinne des Dritten 
Standes. Daher muß man die Worte Martonas, sie wisse nicht recht, was eine 
Wohltat sei, nicht nur als Zynismus, sondern auch als Ausdruck ihrer Gleichgültig­
keit gegenüber der ethischen Seite ihres Verhaltens bewerten. Aus dem Vergleich 
der ,,Bezaubernden Köchin“ mit dem russischen Roman jener Zeit ergibt sich, 
daß in beiden moralische Urteile gefällt werden. Diese Fragen bildeten schon in 
der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts ein zentrales ideologisches Problem in 
der russischen Literatur. Die neuen kapitalistischen Elemente drangen immer 
stärker in die gesellschaftlichen Verhältnisse ein und zerstörten die überlebten 
moralischen Regeln. Daher erfüllte die Frage, was gut und was schlecht sei, viele 
Werke dieser Zeit („Повесть о Горе Злочастии“, „Повесть о Фроле Скобееве“, 
„Роман в стихах“ usw.).

In der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts, nach den petrinischen Reformen, 
wurden die Normen des Domostroj im Hinblick auf ihre Allgemeinverbindlichkeit 
als relativ und den damaligen Bedürfnissen nicht entsprechend empfunden. Auch 
das patriarchalische Verhältnis zwischen Herren und Untergebenen, bis dahin 
von der Vorstellung der „Väterlichkeit“ des Herrn getragen, wurde in seiner 
sozialen Grundlage enthüllt. Der Adel wandte sich ebenfalls von der Theorie 
seiner ethischen Überlegenheit über die Untergebenen ab, und durch Vermittlung 
der klassizistischen Ästhetik verbreitete er seine ethischen Normen, die natürlich 
für die niederen Stände nachteilig waren. Diese wehrten sich deswegen auch gegen 
die gesellschaftlichen Vorrechte des Adels. Öulkov wies in seinem Roman aus den 
siebziger Jahren mit Recht darauf hin, daß die ethischen Normen der Oberschich­
ten relativ und für mittellose Menschen, die sich um ihren Lebensunterhalt sorgen 
müssen, nicht verbindlich sind. Er hat am eigenen Leibe zu spüren bekommen, 
daß die ethischen Normen des Adels, vom Klassizismus verkündet, für die unteren 
Gesellschaftsschichten unannehmbar sind. Im Verlaufe seiner literarischen Tätig­
keit zog er wiederholt den Spott seiner adligen Kollegen auf sich, denn er war nur 
ein armer Schreiber (Sumarokov machte ihm als einem „Schreibergesellen“ das 
Recht auf Drucklegung seiner Schriften streitig).

In seinem Werk „Die bezaubernde Köchin“ wirft öulkov die Frage auf, ob 
e ^ e  gefallene Frau, eine junge Witwe, die nach dem Tode ihres Mannes ohne einen



Öulkovs Romanschaffen 101

Pfennig dasteht und sich deshalb auf die damals einzig mögliche Weise ihren 
Lebensunterhalt verdienen muß, dennoch ein wertvoller Mensch sein kann. 
Martona fordert die Leser auf, aus ihren Worten selbst die Schlußfolgerungen 
zu ziehen und ihr Verhalten nach eigenem Ermessen zu beurteilen. ,,Ich bin leicht­
sinnig, launenhaft, möchte gefallen, aber urteilen Sie selbst, ist das nur meine 
Schuld, daß ich meinen einzigen Besitz, Jugend und Schönheit, benutzen muß, um 
zu leben ? Ähnliches sagt sie an anderer Stelle : ,,Увидит свет, увидев разберет ; а 

разобрав и взвеси мои дела, пускай наименует меня, какою он изволит.“
öulkov idealisiert seine Heldin nicht und appelliert nicht nur an das Mitgefühl. 

Er zeigt außerdem, daß die moralischen Gesichtspunkte, nach denen Martona 
als verworfen gelten müßte, hier nicht anwendbar sind. Diese genügen wohl bei 
materiell gut gestellten Menschen. Aber Martona ist eine Soldatenwitwe, ihr Mann 
ist in der Schlacht bei Poltava gefallen und hat ihr nichts als den Titel „Unter­
offizierswitwe hinterlassen, da er nicht vermögend oder gar Besitzer eines Dorfes 
war. Martona konnte sich auf keine Weise „ehrlich“ in die Gesellschaft einfügen, 
weil, wie man zu sagen pflegte, die Frauen noch nicht im Dienst des Zaren standen.

Das „Verbrechen ist in diesem Werke darin zu sehen, daß Martona sich nicht 
leichtsinnig zu solchen Begriffen verhält wie „добродетель“ , „благодетель“, 
„благодарность ‘. Sie prüft ihr Verhältnis zu ihnen, erwägt ihren Inhalt und ihre 
Gleichgültigkeit. Die Frage „Wer ist der klügste, gelehrteste und edelste?“ löst 
sie nicht nur auf die übliche Weise in Rätseln. Die Frage hat einen ganz realen 
Sinn. Fragende und Antwortende sind sozial konkret: Die Köchin fragt den 
Schreiber. Der Schreiber vermag wohl zu sagen, was man unter Weisheit und Ge­
lehrsamkeit versteht, ist jedoch ratlos in der Frage des Adels: Der weiseste ist 
sein Vorgesetzter, d. h. der Sekretär, der gelehrteste ist der Beamte, der alle 
Anordnungen auswendig kennt; den edelsten weiß er aber nicht zu nennen, denn 
er kennt keinen.

Öulkov antwortet nicht positiv auf die Frage, was Adel ist. Dies war auch nicht 
seine Absicht, er vermochte es schließlich auch gar nicht, weil der Dritte Stand 
wenig entwickelt war und noch nicht begonnen hatte, seine positiven moralischen 
Grundsätze auszuarbeiten. Öulkov konzentrierte sich darauf, zu sagen, daß die 
moralischen Grundsätze des Adels sozial konventionell und für besitzlose Men­
schen nicht relevant sind.

Daher erkennt Martona, daß ihre gesellschaftliche Stellung nicht allzu ehren­
haft ist, bemüht sich aber gleichzeitig, den wirklichen Ursachen ihres Schicksals 
auf den Grund zu gehen. Schon in der Einleitung bemerkt sie, daß ihre Lage im 
wesentlichen eine Folge der ruhmreichen Poltavaschlacht ist, in der ihr Mann ums 
Leben kam: „Известно всем, что получили мы победу под Полтавою, на кото­
ром сражении убит несчастный муж мой.“

Außer der literarischen Anspielung, mit dem Motiv der ruhmreichen Schlacht, 
die sowohl in Poemen und Oden des Klassizismus als auch in der „niederen“ 
Prosa besungen worden ist, hat diese Einleitung auch eine tiefe inhaltliche Be-



102 S. MATHAUSEROVÄ

deutung. Die literarische Anspielung enthält eine Lebensweisheit: Ruhmreiche 
Siege haben ihre Kehrseite, die häßlich, unpoetisch, ja grausam ist. Die Polarität 
des ruhmreichen, tausendfach besungenen Sieges von Poltava und seiner grau­
samen Kehrseite ist hinreichend ausgesprochen, und die Heldin beruft sich darauf. 
Das bewahrt sie zum Teil vor der Verurteilung durch den Leser.

Wir haben schon erwähnt, daß Öulkov nicht ausdrücklich gesagt hat, was Adel 
ist und wie er in Erscheinung tritt. Sein Standpunkt zum Verhalten Martonas 
ist nicht prinzipienlos. Genau wie die Heldin akzeptiert auch er die in der Volks­
weisheit liegende Moral der mittleren und niederen Schichten. So macht er dem 
Leser klar, wie er Martona zu beurteilen hat, wenn er ihr Verhalten richtig ver­
stehen will. Gleichzeitig erprobt er an Martona den aus der antiken Mythologie 
entnommenen Vergleich mit Venus und Helena, aber dieser paßt nicht zu ihr, 
während ihr die Vergleiche mit einer Katze, einem naschhaften Kater und einer 
Wasserlibelle gewissermaßen auf den Leib geschrieben sind.

Öulkov verallgemeinert die Lebensschicksale Martonas durch Sprichwörter 
und benutzt diese immer dann, wenn er seine Werturteile fällt. Fühlt Öulkov mit 
der verwitweten Martona, deren Unglück aus jeder Zeile deutlich wird, so benutzt 
er das Sprichwort: ,,Шей-де вдова широки рукава, было бы куда класть не­
большие слова.“

Nachdem sich Martona als Dienerin gut geführt hat, wartet Öulkov mit einem 
höchst verschlüsselten Sprichwort auf, das aus dem Widerstand des Volkes gegen 
Adel und Herren entstanden ist, wie zum Beispiel: ,,Били дубьем, а платили 
рублем; Доселева Макар гряды копал, а ныне Макар в воеводы попал.“

Öulkov war Sammler von Volksliedern, Sprichwörtern und Brauchtum, aber 
er trug diese Schätze nicht mechanisch zusammen, sondern verarbeitete ihren 
Inhalt. Als Anhänger der mittleren Stände vermochte er recht gut ihren wahren 
Sinn zu erfassen.

Öulkov ist bestrebt, auch das Sprichwort als Stilmittel in der nationalen Lite­
ratur anzu wenden; es dient ihm besonders zur moralischen Aussage, die übrigens 
seit der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts eines der vorherrschenden Themen 
in der Literatur ist, und er ergänzt es durch entsprechende Ereignisse. Durch das 
Sprichwort wurden ursprünglich in der Volkssprache einzelne Tatsachen beurteilt, 
bei Öulkov dagegen trifft es jetzt objektiv und wahrheitsgetreu Urteile über das 
gesamte Schicksal eines Menschen, wie z. B. der Martona. Durch das Sprichwort 
wird auch die Frage des Romans beantwortet, wie die Handlungsweise Martonas 
zu bewerten sei. Die Antwort dürfte sein: ,,Неправ медведь, что корову съел, 
неправа и корова, что в лес забрела.“

Dieses empirische und ausweichende Urteil, das Martona zwar nicht recht­
fertigt, aber auch nicht verurteilt, entspricht der ideologischen Haltung Öulkovs 
und damit auch der Meinung der meisten Vertreter des Dritten Standes. Es ist 
typisch, daß Öulkov die gemeinsame Verantwortung der Gesellschaft für das 
Schicksal Martonas hervorhebt.



öulkovs Romanschaffen 103

Für eine gewisse Rechtfertigung der Hauptheldin in Öulkovs Roman spricht 
auch die Rhythmisierung des Textes, wobei der Autor eine Fülle von Partizipien 
Präsentis Aktivi auf -ala häuft: ,,не знала я, послала я . . .“

In Öulkovs Prosa, die rhythmisch gegliedert ist, ist der Einfluß der Volkslieder 
und volksliedähnlichen Kompositionen mit dem Reim auf -la sichtbar. Dieser 
Reim ist weitverbreitet in den Liedern über das traurige Los der Frauen („жен­
ская доля“). In einer Reihe von Liedern dieser Art aus der Sammlung Öulkovs 
bildet dieser Reim den Refrain, der die Aussage über das unglückliche Mädchen 
(eine Betrogene, Verwaiste, Verwitwete, unglücklich Verheiratete usw.) begleitet. 
Wenn Öulkov diesen Reim geschickt zur rhythmischen Untermalung seines 
Romans benutzt hat, so bedeutet das, daß er den scheinbar zynischen Kontext des 
Romans durch einen Kontext über das schwere Los der Frau auf lockern wollte. 
Die Anknüpfung an die nationalen stilistischen und rhythmisch-syntaktischen 
Traditionen ermöglichte Öulkov, seine ideologische Absicht deutlich zu machen; 
denn er ist davon überzeugt, daß Martona nicht nur schlecht, sondern auch arm 
und bedauernswert ist. Dieser Untertext verändert den Sinn der Aussage und 
bewirkt, daß ,,Die bezaubernde Köchin“' sich von der Geschichte der Paquette 
in Voltaires Roman „Candide“ unterscheidet, deren Schicksal an die Erlebnisse 
der Martona erinnert. Voltaire war einer der verbreitetsten Autoren im Rußland 
des 18. Jahrhunderts, und die russische Übersetzung seines „Candide“ („Кандид 
или оптимизм“) erschien bereits 17698); Öulkov hat sie ohne Zweifel gekannt. 
Aus einem Vergleich sieht man jedoch, daß die Geschichte der Paquette in der 
Übersetzung aus dem Jahre 1769 keine Rhythmisierung auf weist.

Die Rhythmisierung ist das Werk Öulkovs und kann nicht aus einem Einfluß 
Voltaires heraus erklärt werden. Sie verändert die Sinngebung der Gestalt Mar- 
tonas, obgleich sich in der Aussage beider Frauen (Martonas und Paquettes) über­
einstimmende Züge finden. Die Rhythmisierung ist in Liedern über das schwere 
Schicksal der Frau üblich und läßt die Aussagen Martonas in einer anderen ideo­
logischen Brechung erscheinen. Es wird Sympathie und Anteilnahme für die besitz­
lose, finanziell schlecht gestellte Frau aus den mittleren Schichten geweckt, und 
es wird zu ihrer Rechtfertigung gesprochen, worüber sich die Heldin schon in 
den ersten Sätzen ihres Auftretens geäußert hat.

Dieser Roman ist der Höhepunkt im epischen Schaffen Öulkovs. Seine ideelle 
Selbständigkeit verdankt das Werk der besonderen politischen Atmosphäre der 
Jahre 1769 bis 1774, als sich die Ideologie des Dritten Standes, der sich in jenen 
Jahren entwickelte, im Schaffen Öulkovs niederschlug. Öulkov ist gleichfalls inhalt­
lich und formal der nationalen Literatur (Lieder und autobiographische Erzählun­
gen aus dem Leben) verpflichtet, er hat ein Werk geschaffen, das den Romanen des 
Sentimentalismus nahe steht. Das Werk gehört weniger in die Richtung der „Armen 
Lisa“ Karamzins als zum Typ der „armen Anjuta‘ aus Radiscevs „Reise ... .

s ) Кандид или Оптимизм, то есть Наилучший свет, St. Petersburg 1769.



E. HEXELSCHNEIDER

D. I. Fonvizin als Prosaschriftsteller
(Einige Bemerkungen zu den „Письма из Франции“ )1)

1) Vorliegende Arbeit stellt die überarbeitete und erweiterte Fassung eines Vortrages dar, 
der im Rahmen der vom Institut für Slawistik der Deutschen Akademie der Wissen­
schaften zu Berlin veranstalteten Konferenz „Die literarische Strömungen in der rus­
sischen Literatur des 18. Jahrhunderts“ gehalten wurde.

2) G. P. Makogonenko, История изданий сочинений Д. И. Фонвизина и судьба его 
литературного наследства. In: D. I. Fonvizin, Собрание сочинений в двух томах, 
Moskau —Leningrad 1959, Bd. II, S. 625ff. Der Prospekt im Wortlaut ebd., S. 627 — 628. 
Alle Zitate nach dieser Ausgabe im folgenden im Text, soweit nicht besonders vermerkt. 
Ein erster Druck des erwähnten Artikels von Makogonenko erfolgte in „Русская лите­
ратура“ 1958, H. 3, S. 135 — 147 unter dem Titel „Новые материалы о Д. И. Фонвизине 
и неизвестные его сочинения“ .

3) So G. A. Gukovskij, Русская литература XVIII века, Moskau 1939, S. 329.
4) Gemeint ist natürlich die zweite Auslandsreise Fonvizins nach Frankreich (1777 — 1778). 

Diese Numerierung benutzt auch Makogonenko in der von ihm herausgegebenen zwei­
bändigen Fonvizin-Ausgabe. Bekanntlich weilte Fonvizin bereits 1762 — 1763 im diplo­
matischen Auftrag in Deutschland (Schwerin) (vgl. II, 94), ohne daß dieser Aufenthalt aber 
wesentlichen Einfluß auf seine weitere Entwicklung ausgeübt hätte. Vgl. auch die von 
E. Hexelschneider „Zur frühen Fonvizin-Rezeption in Deutschland“ , in: ZfSl, Bd. V, 
S. 23, Anm. 2, zitierte erste namentliche Erwähnung Fonvizins in einer deutschen Publi­
kation. Ausführliche Beschreibungen des Zeremoniells bei der Überreichung des Katha­
rina-Ordens (dem Ziel der Reise Fonvizins) finden sich auch in anderen mecklenburgischen 
Zeitungen, allerdings ohne die namentliche Nennung Fonvizins.

Der von G. P. Makogonenko gefundene Prospekt einer 1788 von D. I. Fonvizin 
geplanten Gesamtausgabe seiner Schriften und Übersetzungen ist zweifellos von 
großer Bedeutung für die weitere Fonvizin-Forschung.2) Er gestattet nicht nur 
die endgültige Attributierung einer Reihe von Werken (so der satirischen Erzäh­
lung „Повествование мнимого глухого и немого“ unter dem neuen Titel „Глу­
хой и немой“, der Übersetzung „Ta-Гио“ u. a.), sondern er beweist auch do­
kumentarisch die schon längst von der Forschung aufgestellte Hypothese3), daß 
die bekannten französischen Reisebriefe Fonvizins (1777 — 1778) als selbständiges 
literarisches Werk geplant waren, das nach entsprechender Bearbeitung unter 
dem Titel „Записки первого путешествия“ 4) veröffentlicht werden sollte. Leider 
konnte dieser Plan, der der russischen Literatur noch vor N. M. Karamzins „Пись­
ма русского путешественника“ die erste russische Reisebeschreibung geschenkt



Die Prosa Fonvizins 105

hätte, infolge der Behinderung Fonvizins durch die zaristischen Behörden nicht 
verwirklicht werden, da eine Ausgabe dieser Schriften verboten wurde. Die ge­
planten Reiseskizzen blieben nur Fragment, die Briefe selbst konnten erst I n 
19. Jahrhundert einem breiteren Publikum zugänglich gemacht werden, obwohl 
sie schon seinerzeit un Kreise Panins und Fonvizins bekannt waren.

Damit wird aber auch der von verschiedenen bürgerlichen Forschern5) immer 
wieder erhobene Vorwurf des Diebstahls fremder Gedanken, wie er sich beispiels­
weise in der fast wörtlichen Übernahme einiger Stellen aus zeitgenössischen fran­
zösischen Werken über die herrschenden Zustände äußert, hinfällig. Natürlich 
kann sich Fonvizin — und hier zeigt sich die Objektivität seiner Betrachtungs­
weise gegenüber den individualistischen Schwärmereien der Sentimentalisten — 
nicht nur auf flüchtige Augenblickseindrücke verlassen und nach ihnen das Bild 
einer ganzen Nation für den unvoreingenommenen Leser formen. Er würde damit 
tatsächlich in bedenkliche Nähe jenes von P. A. Vjazemskij skizzierten Touristen 
geraten, der nach überaus flüchtigen, zufälligen und demzufolge sehr subjektivi­
stischen Eindrücken unsachliche Verallgemeinerungen trifft.6) Die Ziele seiner 
Studien formulierte der Schriftsteller sehr prägnant: ,,Я рассматривал с всевоз­
можным вниманием все то, что могло способствовать мне к приобретению 
точнейшего понятия о характере французов и о настоящем их положении 
относительно разных частей правительства.“ (II, 480.)7) Nach fünfmonatigem 
Aufenthalt in Paris konnte Fonvizin darum auch sehr vorsichtig sagen (und das 
spricht für die Bescheidenheit des Dichters): ,,He могу, конечно, сказать, чтоб 
я и теперь знал Париж совершенно, ибо надобно жить в нем долго, чтоб хоро­
шенько с ним познакомиться. По крайней мере в то короткое время, которое 
здесь живу, старался я узнать его по всей моей возможности.“ (II, 471—472.) 
Fonvizin geht also objektiv an die Untersuchung der französischen Zustände heran 
und verläßt sich dabei nicht nur auf seine unmittelbaren Eindrücke, sondern treibt 
auch vertiefende Literaturstudien, als deren Frucht verschiedene, durch die 
Forschung8) festgestellte sinngemäße, mitunter auch textliche Übereinstimmungen 
angesehen werden müssen. Eine ähnliche Ausnützung der Sekundärliteratur ohne 
Quellenangaben war in der damaUgen Zeit durchaus normal und ist bekanntlich 
auch in den ,,Письма русского путешественника“ N. M. Karamzins zu bemer­
ken.9) Aber sowohl für Fonvizin als auch für Karamzin ist nicht die gedankenlose

5) P. A. Vjazemskij, Полное собрание сочинений. Bd. V.: Фон-Визин, SPb. 1880, S. 87;
A. Veselovskij, Западное влияние в повой русской литературе, Moskau 1883, S. 71 ff.

6) Vjazemskij, а. а. О., S. 80 — 81.
7) Die Gründe, die Fonvizin zu seiner Frankreich-Reise bewegten, sind nicht ganz klar. 

Vgl. die verschiedenen Mutmaßungen bei P. N. Berkov, Театр Фонвизина и русская 
культура. In: Русские классики и театр, Moskau —Leningrad 1947, S. 50.

8) Vjazemskij, а. а. О., S. 87; Veselovskij, а. а. О., S. 71.
9) Vgl. V. V. Sipovskij, Н. М. Карамзин, автор „Писем русского путешественника“ , St. 

Petersburg 1899, S. 238.



106 E. H EXELSCHNEIDER

Übernahme fremder Urteile kennzeichnend, sondern nur die Konkretisierung man­
cher Details10), gewissermaßen der Beleg für bestimmte eigene Urteile durch auto­
ritative Quellen.

10) Vgl. auch „Русская проза XVIII века“, Moskau-Leningrad 1950, Bd. Il, S. 229.
п ) V. G. Belinskij, Полное собрание сочинений, Bd. VII, S. 118. Im folgenden: Belinskij.
12) Vjazemskij, a. a. O., S. 76.
13) Über das Verhältnis Fonvizins zu den französischen Aufklärungsphilosophen vgl. vor 

allem P. N. Berkov, a. a. O., S. 51ff. und К. V. Pigarev, Творчество Фонвизина, 
Moskau 1954, S. 127 ff.

Die „Письма из Франции“ (wie wir die Briefe nach der in der sowjetischen For­
schung üblichen Bezeichnung nennen wollen) sind das erste künstlerische Doku­
ment, das Fonvizin nach der blutigen Niederschlagung des Pugacev-Aufstandes ver­
faßte. Darin liegt zweifellos ihre Bedeutung. Diese Briefe, in denen nach den Worten 
Belinskij s schon das Nahen der Französischen Revolution zu spüren is t11 ), haben dar­
um eine hohe politische Aussagekraft. Durch ihren autobiographischen Charakter 
vermitteln sie ein deutliches Bild des Politikers, Künstlers und Menschen Fonvizin.

In seinen Briefen greift Fonvizin erneut eins der wichtigsten Probleme der rus­
sischen Entwicklung jener Zeit auf, das Verhältnis zu Frankreich bzw. noch all­
gemeiner, das Verhältnis zwischen nationaler und fremder Kultur. Bereits im 
„Бригадир“ hatte Fonvizin der übertriebenen Gallomanie eines Teils des russi­
schen Adels eine entschiedene Abfuhr erteilt. In den Briefen wird diese Linie fort­
gesetzt. Dabei lag es natürlich nicht in der Absicht Fonvizins, die Rolle Frank­
reichs für die europäische Geistesentwicklung zu negieren oder das französische 
Volk zu verunglimpfen. Er hob besonders hervor, daß der moralische Verfall und 
das Elend des Volkes nicht durch angeborene Eigenschaften der Franzosen ver­
ursacht werden, sondern begriff, daß die Ursachen sozialer Natur sind : „Французы, 
по собственному побуждению сердец своих, нимало к злодеяниям не способны 
и одна нищета влагает у них нож в руку убийцы.“ (II, 489.) Fonvizin wollte 
vor allem ein wahrheitsgetreues Bild über die französischen Verhältnisse gewin­
nen, darum war er frei von jeder nationalen Überheblichkeit, aber erfüllt von einem 
Gefühl tiefer nationaler Würde. Deshalb buhlte er nicht wie so viele seiner Lands­
leute um die Gunst, in die Salons des französischen Hochadels zugelassen zu 
werden, sondern empfand dieses Verhalten vieler russischer Reisender als er­
niedrigend und als unvereinbar mit seinem Nationalstolz (II, 475—476).

„Я нашел доброе гораздо в меньшей мере, нежели воображал, а худое в 
такой больший степени, которой и вообразить не мог.“ (II, 480.) So schrieb 
Fonvizin gegen Ende seiner Reise an Panin, und die Schärfe dieses wie auch 
manch anderer Urteile hat dem Schriftsteller in der späteren Zeit nicht nur ein­
mal den Ruf der Unduldsamkeit, Überheblichkeit und Befangenheit in seinen 
Auffassungen eingebracht.12) Seine heftige Kritik und die Überbetonung be­
stimmter negativer Erscheinungen des französischen Lebens, vor allem aber 
seine ungerechte Einschätzung der französischen Aufklärer13) gaben oft Anlaß



Die Prosa Fonvizins 107

zu Mißverständnissen. Nicht umsonst faßte die spätere französische Kritik diese 
Briefe als Verächtlichmachung der französischen Nation auf.14) Deshalb hatte 
Belinskij völlig recht, wenn er schrieb, daß diese Briefe nur für Kenner der euro­
päischen Zustände verständlich waren, „а всем другим могли сообщить о ней 
(über Europa — Е. Н.) самое превратное понятие“ .15) Nur unter diesem Aspekt 
sind m. E. die Briefe richtig einzuschätzen.

14) So A. de Saint-Priest in seiner Einführung in das Leben und Schaffen Fonvizins anläß­
lich der französischen Übersetzung des „Недоросль“ unter dem Titel „Le Dadais, ou 
l’enfant gâté“ ( =  Chefs-d’œuvre du théâtre Russe, Paris 1823, S. 187).

15) Belinskij, Bd. IX, S. 677.
le ) Dieser Aphorismus, die Quintessenz der Erkenntnisse Fonvizins, wird von ihm wieder­

holt gebraucht.
17) So D. D. Blagoj, История русской литературы XVIII века, Moskau 31955, S. 280 bis 

281; Gukovskij, a. a. O., S. 328ff; История русской литературы, изд. АН СССР, 
Moskau-Leningrad 1947, Bd. IV, S. 173ff; Pigarev, a. a. O., S. 120ff. u. a.

Fonvizin beurteilte das vorrevolutionäre Frankreich, in dem alle ökonomischen 
und politischen Widersprüche bereits auf das äußerste zugespitzt waren, von der 
Warte des liberalen Adelsreformers aus, in der Hoffnung, dem Zerfall des alten 
russischen Feudalsystems und seiner Überwindung durch die neue fortschrittliche 
kapitalistische Gesellschaftsordnung mit geistigen Mitteln entgegentreten zu 
können. In diesem Sinn faßte er die französischen Zustände als für Rußland ver­
meidbar auf. Bitter enttäuscht von den Vorstellungen, in Frankreich ein irdisches 
Paradies zu finden, erkannte er, daß die französische Entwicklung nicht seinen 
Idealen entspricht. Deshalb versuchte er, die Auswüchse dieser Entwicklung in 
Rußland zu umgehen (obwohl er selbst nicht von einer solchen Möglichkeit über­
zeugt war, wie sich später im „Недоросль“ zeigt), ohne aber bis zu den Wurzeln 
des Übels, der Leibeigenschaft, vorzudringen. Die moralische Verurteilung der 
französischen Zustände (ohne dabei die sozialökonomische Grundlage anzutasten) 
war darum auch sicherlich einer der Gründe, warum Fonvizin bestimmte negative 
Seiten des französischen Lebens überbetont hat. Am deutlichsten formuliert er seine 
Ansicht in einem Briefe an Ja. I. Bulgakov: „Скажу только, что он (die Reise — 
E. H.) доказал мне истину пословицы: влавны бубны за горами.1*) Право, 
умные люди везде редки. Если здесь прежде нас жить начали, то по крайней 
мере мы, начиная жить, можем дать себе такую форму, какую хотим, и из­
бегнуть тех неудобств и зол, которые здесь вкоренились. Nous commençons 
et ils finissent. Я думаю, что тот, кто родился, посчастливее того, кто умирает.“ 
(II, 493.)

Es ist deshalb nicht verwunderlich, daß die Briefe wiederholt auf ihren ideolo­
gischen Gehalt und ihre Rolle im weltanschaulichen System Fonvizins unter­
sucht worden sind.17) Die literarische Gestaltung dieser Briefe aber wurde bisher 
noch gar nicht in die Betrachtung einbezogen. Natürlich spielt dabei der frag­
mentarische Charakter dieser Briefe eine Rolle. Sie sind trotz gewisser Vorarbeiten

8 GraßhofF/Lehmann



108 E. H EXELSCHNEIDER

(Pigarev weiß von Konzepten zu berichten)10) nicht einheitlich komponiert, was 
man bei ihrer Analyse nicht vergessen darf. Sicherlich bewog dieser Umstand auch 
die Herausgeber des ersten Bandes der dreibändigen ,,История русской литера­
туры“ 19) (m. E. völlig ungerechtfertigt), die Briefe völlig aus der Betrachtung der 
russischen Prosaentwicklung auszuklammern. Mir scheint aber, daß die „Письма 
из Франции“ nicht nur als private Reisebilder und Informationen für einen brei­
teren Kreis russischer, oppositionell gesinnter Adliger angesehen werden müssen, 
dem sie eine kritische Analyse der französischen (und unter diesem Gesichtspunkt 
auch der russischen!) Verhältnisse bieten sollten, sondern daß die Briefe auch eine 
nicht zu unterschätzende Rolle bei der Entwicklung der schöpferischen Methode 
und vor allem der Sprache Fonvizins bis hin zum „Недоросль“ spielten. „Один 
из основоположников русской прозы“ — nannte Makogonenko mit vollem 
Recht Fonvizin.20) Deshalb scheint eine Untersuchung dieses ersten, wenn auch 
unfertigen belletristischen Versuchs Fonvizins in Prosa gerechtfertigt zu sein, 
denn hier lassen sich m. E. eine Reihe von interessanten Feststellungen treffen, 
die im späteren Prosaschaffen, den satirischen Beiträgen im „Собеседник люби­
телей российского слова“ und im „Друг честных людей, или Стародум“ ihre 
Fortsetzung finden.

18) Pigarev, a. a. O., S. 131.
19) Moskau-Leningrad 1958.
20) Fonvizin, Собр. соч., Bd. I, S. V.
21) D. D. Blagoj in : Проблемы реализма. Материалы дискусии о реализме в мировой 

литературе 12 — 18 апреля 1957, Moskau 1959, S. 272.
22) V. Vsevolodskij-Gerngroß, Творческая история комедий Фонвизина, in: Театр, 1958, 

H. 11, S. 119.
23) Vgl. Ja. ÊTsberg in „Проблемы реализма“ , S. 50.

Auch in den „Письма из Франции“ erkennt man gewisse Anfänge einer reali­
stischen Gestaltung der Wirklichkeit. Dabei muß man sich aber von vornherein 
über den besonderen Charakter des Realismus oder, besser gesagt, über die reali­
stischen Elemente im Schaffen Fonvizins klar sein. „Именно Фонвизин и Ради­
щев, сюда следует присоединить в области поэзии и Державина, сделали из 
всех русских писателей XVIII века особенно много для последующего станов­
ления в XIX веке русского реализма.“ 21) Daraus folgt natürlich nicht, daß 
Fonvizin etwa schon Reahst oder gar, wie das V. Vsevolodskij-Gerngroß formu­
liert hat, der erste russische kritische Realist ist.22) Dazu wird die realistische Strö­
mung bei Fonvizin noch zu häufig (sogar in seinem Meisterwerk „Недоросль“) 
vom Klassizismus überdeckt. Die große Energie und schöpferische Aktivität, 
der geistige Reichtum, der tiefe Humor — all das, was nach Balzac die Literatur 
der Aufklärung auszeichnet23) — kann nicht über ihre gleichzeitige rationalistische 
Begrenztheit und Enge, einen gewissen Schematismus, besonders in der Eintei­
lung nach positiven und negativen Figuren, über ein Vorherrschen der Didaktik 
hinwegtäuschen. Die Darstellung der objektiven Wirklichkeit wird mit subjek-



Die Prosa Fonvizins 109

tiven Belehrungen durchsetzt, Rhetorik muß oft die Gestaltung ersetzen (bei 
Fonvizin — Starodum). Bezeichnenderweise gelang Fonvizin die Darstellung der 
negativen Typen am besten (Prostakova, Ermeevna, Mitrofanuska), während die 
positiven Gestalten uns doch sehr gekünstelt vorkommen. Bei den negativen 
Gestalten vermochte Fonvizin die größte Nähe zum Leben seiner Zeit zu erreichen, 
da er hier die typischen Umstände des russischen Lebens unter den Bedingungen 
des Leibeigenschaftsregimes Katharinas II. am besten zeigen konnte. Dieser 
Umstand, der ja auch seit A. D. Kantemir bei verschiedenen anderen russischen 
Schriftstellern des 18. Jahrhunderts zu beobachten ist und unter dem Begriff 
der satirisch-entlarvenden Richtung in der russischen Literatur zusammengefaßt 
wurde, verleitete L. I. Timofeev zu der überspitzten These, daß der Klassizismus 
in seinen Grundlagen eine realistische Strömung, während der Sentimentalismus 
absolut bedeutungslos für die Herausbildung des Realismus in Rußland ist.24) 
Ohne auf diese These hier näher eingehen zu können, sei nur auf den m. E. be­
deutungsvollen Hinweis V. 2irmunskijs verwiesen, daß sich der aufklärerische 
Realismus eines Lessing oder Diderot durch Abstraktheit auszeichnet, weil er 
nicht die Stufe des Romantismus durchlaufen hat.25) Ähnliches gilt sicherlich 
mutatis mutandis auch für die besten Vertreter des russischen Klassizismus, die 
in ihrem Schaffen schon unbewußt den kommenden Realismus ankündigten. Der 
Realismus bildete sich in der russischen Literatur des 18. Jahrhunderts auf ver­
schiedenen Wegen im Schoße so unterschiedlicher Strömungen wie des Klassizis­
mus und des Sentimentalismus heraus26), ohne jedoch auf irgendeine Weise ein 
in sich geschlossenes System entwickeln zu können. Mit Recht wird darauf hin- 
gewiesen, daß sich die Elemente des russischen Realismus im 18. Jahrhundert 
vor allem in der Gestaltung und wirklichkeitsgetreuen Darstellung des Milieus 
zeigen, gewissermaßen in der Darstellung der „typischen Umstände“ nach der 
bekannten Definition F. Engels’.27)

24) L. I. Timofeev, Реализм в русской литературе XVIII века, in : Проблемы реализма в 
русской литературе XVIII века Moskau—Leningrad 1940, S. 36.

25) V. Zirmunskij in „Проблемы реализма“, S. 451.
2e) Vgl. die interessanten Ausführungen Gukovskijs, a. a. 0., S. 456f.
27) Vgl. „История русской литературы“, Bd. I, Moskau-Leningrad 1958, S. 653: „Реа­

листические тенденции в литературе XVIII века наиболее полно сказались в изо­
бражении среды, типического характера условий, породивших героев, но связь их 
со средой, историческая обусловленность явлений оставались непонятными . . . 
Таким образом, писатели XVIII века в значительной мере смогли осуществить в 
своей художественной практике лишь одно из условий реализма, определенных 
Энгельсом, — показать „типические обстоятельства“ , но не смогли показать „типи­
ческие характеры“ в их развитии, не смогли выполнить и другое требование 
Энгельса — дать типическое в индивидуальном („тип“ и „этот“).

Diese allgemeinen Besonderheiten des Realismus bei Fonvizin darf man bei 
einer Analyse der „Письма из Франции“ nicht außer acht lassen, sonst würde

8*



110 E. HEXELSCHNEIDER

man zu falschen Schlußfolgerungen gelangen.28) Bekanntlich wird der Brief erst 
im Sentimentalismus zu einer vollgültigen und sehr beliebten literarischen Gat­
tung, obwohl in dieser Hinsicht auch in Rußland eine Tradition existierte. Der 
bekannte ,,Киево-Печерский патерик“ entstand aus dem Briefwechsel zwischen 
dem Episkop Simon und dem Mönch Polikarp29), und eine der bedeutsamsten 
geistigen Auseinandersetzungen des 16. Jahrhunderts fand ihren Ausdruck in 
dem eminent wichtigen und literarisch hochinteressanten Briefwechsel zwischen 
Ivan Grozny] und A. Kurbskij.30) Auch später, im beginnenden 18. Jahrhundert, 
gibt es wertvolle Reiseberichte russischer Gesandter, die aber genauso wie die 
wissenschaftlichen Briefe Lomonosovs nicht zur Veröffentlichung vorgesehen 
waren.

28) Nach der Fertigstellung des vorliegenden Aufsatzes erschien die interessante Arbeit von 
G. Makogonenko „Русское Просвещение и литературные направления XVIII века“. 
„Русская литература“, 1959, Н. 4, S.23 —53. Der Verfasser geht von der Fragestellung 
aus, ob die Aufklärungsideologie einen Einfluß auf die Literatur ausgeübt hat. In hefti­
ger Polemik mit der allgemein verbreiteten Auffassung, daß in der russischen Literatur 
der Realismus noch nicht als System entwickelt ist, wohl aber im Schaffen der hervor­
ragendsten Schriftsteller des letzten Drittels des 18. Jahrhunderts (Novikov, Fonvizin, 
Deriavin, Krylov und RadiSëev) starke Elemente der realistischen Schreibweise vor­
handen sind, entwickelt Makogonenko seine Hypothese von einer dritten literarischen 
Strömung, dem sog. Aufklärungsrealismus („просветительский реализм“), der neben 
dem Klassiszimus und Sentimentalismus existiert habe. Eine Auseinandersetzung mit 
den seit Fertigstellung des Aufsatzes erschienenen Arbeiten zu diesem Thema konnte 
nicht mehr erfolgen.

29) N. K. Gudzij, История дверней русской литературы, Moskau б1953, S. 102ff.
30) Ebd., S. 323ff. Vgl. auch Послания Ивана Грозного. Подготовка текста Д. С .Лиха­

чева и Я. С. Лурье. Под редакцией В. И. Адриановой-Перетц, Moskau-Leningrad 
1951. Besonders bedeutungsvoll ist auch der Briefwechsel mit V. Grjaznyj.

Gegenüber dem Klassizismus besteht das Hauptverdienst des Sentimentalismus 
als literarischer Strömung u. a. darin, daß er die menschliche Persönlichkeit, 
ihre geheimsten Gedanken und Betrachtungen in den Mittelpunkt der Gestaltung 
rückte. Verständlich, daß sich als literarisches Genre der Brief bzw. briefähnliche 
Gattungen wie der Briefroman oder das Reisetagebuch geradezu anboten. Hier 
war es möglich, durch fingierte Briefe an fiktive Empfänger in der ungezwungenen 
Umgangssprache die Idee des tatsächlich Geschehenen beim Leser zu erzeugen, 
um dadurch die Glaubwürdigkeit zu erhöhen. Im persönlichen Gespräch mit dem 
Leser breitet der Schreiber seine Ideen über die Welt und ihre Erscheinungen 
aus, d. h. er gibt eine mehr oder weniger subjektive Darstellung der objektiven 
Realität in all ihrer Mannigfaltigkeit. Gleichzeitig dient aber der sentimentali- 
stische Brief in noch weit größerem Umfang der Analyse des eigenen Ich, bestimm­
ter Emotionen und Gefühlsregungen.



Die Prosa Fonvizins 111

Eine der beliebtesten Gattungen des Sentimentalismus war deshalb neben den 
nach dem Vorbild von Richardson und Rousseau verfaßten und weit verbreiteten 
Briefromanen (in Rußland F. und N. Êmin, P. L’vov), die Reisebeschreibung in 
Briefform, das Reisetagebuch, die ursprüngliche Form der Reisebeschreibung 
überhaupt. Diese Darstellungsform verfolgte, da sie von vornherein für einen 
breiteren Leserkreis gedacht war, hauptsächlich drei Ziele: die kulturhistorisch- 
büdende Kenntnisvermittlung über Land und Leute, eine gewisse didaktisch­
erzieherische Einwirkung und teilweise auch (allerdings bei den sentimentahsti- 
schen Reisen nur in sehr geringem Maße) die humoristisch-satirische Betrachtung 
der Eigenheiten und auch Mißstände des betreffenden Landstrichs.31)

31 ) Vgl. P. Merker / W. Stammler, Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte, Berlin 
21958, Bd. I l l ,  S. 44.

32) A. A. Kajev, Русская литература, Moskau 31958, S. 522.

Diese Gattung entwickelte sich in Rußland erst relativ spät. Epochemachend 
und von gewaltigem Einfluß war hier die berühmte „Sentimental Journey Through 
France And Italy“ (1768) von Laurence Sterne, voll und ganz Beispiel für die 
sentimentalistische Schreibweise. Sterne gab keine einfache Beschreibung von 
Land und Leuten, sondern wollte die inneren Eindrücke und Gefühle der Reisen­
den wiedergeben, mitunter sehr ironisch, nie aber satirisch oder sozialkritisch. 
Handlung und Schauplatz spielen eine völlig untergeordnete Rolle, die Sprache 
wird (besonders bei den Epigonen Sternes) weitschweifig und unkonkret, die Reise­
beschreibung verwandelt sich in eine Gefühlsbeschreibung. Dabei wird zwar 
gerade bei Sterne durèh eine betont ironische Darstellungsweise der Eindruck der 
weinerlichen Sentimentalität gemindert, seine Nachahmer und Nachfolger aber 
konzentrieren sich nicht so sehr auf die positiven Seiten Sternes, insbesondere 
auf seine großen Sympathien zu den Unterdrückten, sondern nahmen gerade 
bestimmte stilistische und sprachliche Mittel für das Wesen der Erscheinung.

Wir können uns'auf Grund dieser allgemeinen Tendenzen nach einer Analyse 
der Briefe Fonvizins nicht mit der Auffassung A. A. Kajevs einverstanden er­
klären : „В литературном отношении это (die Briefe -  E. H.) -  предвестие жанра 
сентиментальных путешествий4.” 32) Ein Vergleich der Briefe Fonvizins mit 
Sternes „Sentimental Journey“ zeigt gerade hier entscheidende Unterschiede. 
Obwohl naturgemäß in einem Brief subjektive Momente und Augenblickseindrücke 
enthalten sind, wurden sie, wie oben dargelegt, von Fonvizin durch Heranziehung 
von Sekundärliteratur und sorgfältiges Ab wägen der Episoden weitgehend objek­
tiviert. Der Verfasser verliert sich nicht in Gefühlsschwärmereien oder sugge­
riert sich, wie etwa Sterne, in eine Tränenstimmung, sondern schreibt die Briefe 
über seine konkreten Reiseerlebnisse. Ihn interessiert deshalb nicht die sorgfältige 
Registrierung jeder Gefühlsaufwallung seines eigenen Ich, sondern die politischen 
und sozialen Zustände in Frankreich. Das will er mitteilen, um gleichzeitig die 
Lage in Frankreich mit der Lage in Rußland, wenigstens auf einigen Gebieten, zu



112 E. H EX ELSC H N E ID ER

vergleichen. Dementsprechend, ist das ethnographische Material auch nicht 
umfangreich, denn der Schwerpunkt liegt auf der Darstellung der politischen 
Situation. In diesem Sinne können also die Briefe Fonvizins weder weltanschau­
lich noch im literarischen Stil (worauf noch einzugehen ist) als Beispiele einer 
sentimentalistischen Reisebeschreibung, wie sie etwa von Karamzin, noch mehr 
von seinen Epigonen V. Izmajlov, P. Salikov, P. Sumarokov u. a. kultiviert wurde, 
herangezogen werden. Die Tradition dieser Briefe geht auf andere Quellen zurück.

Die ,,Письма из Франции“ haben, worauf Kajev z. B. überhaupt nicht achtet, 
vor allem ideologisch weit stärkere Berührungspunkte mit den Briefen der sati­
rischen Journalistik der sechziger und achtziger Jahre. Die satirischen Briefe 
und Reisen erfreuten sich gerade in den Zeitschriften Novikovs u. a. größter 
Beliebtheit. Bezeichnenderweise erschienen zwei Zeitschriften direkt in der Form 
eines Briefwechsels: ,,Адская почта“ von F. Émin und ,,Почта духов“ von 
Krylov. Mit der Darstellung zeitgenössischer ,,menschlich-irdischer“ Zustände 
in der Sicht von Teufeln, Gnomen usw. wird ein, um mit B. Brecht zu sprechen, 
„Verfremdungseffekt“ erzielt und damit die Kritik an bestehenden Mißständen 
der Gesellschaft durch einen gleichsam unbeteiligten und unvoreingenommenen 
Beobachter aus einer „anderen“ Welt (oder, wie bei Montesquieu in den „Lettres 
persanes“ , durch einen Exoten) möglich gemacht.

Darüber hinaus gelang es durch satirische Überhöhung,’den mit dem Stempel 
des Wahrhaftigen versehenen Brief bestimmter Einzelpersonen zu einer Waffe 
im Kampf gegen die Selbstherrschaft und die Leibeigenschaft zu machen. Nicht 
umsonst sind einige der bedeutendsten Angriffe gegen die Unwissenheit und die 
zaristische Willkür in solchen hervorragenden Briefdokumenten, wie den „Письма 
к Фалалею“ und den „Копии с отписок“ и. а. geführt worden.33) Gerade sie 
bieten in ihrer ganzen Anlage eine wirklichkeitsgetreue Darstellung der Klassen­
widersprüche der Zeit, der Notlage der Bauern und der herrschenden Willkür der 
Gutsbesitzer und stehen, wie von der Forschung mit Recht vermerkt wird34), 
dem Realismus besonders nahe. Diese Briefe gehen in ihrer Tradition zweifellos 
auf das aufklärerisch-moralisierende, dabei aber stark entlarvende und satirische 
Schrifttum eines Montesquieu („Lettres persanes“ , 1721) u. a. zurück. Allerdings 
gibt es zwischen den satirischen Briefen und den Reiseberichten Fonvizins auch 
Unterschiede. Der Reisende ist hier nicht eine fiktive Gestalt, sondern Fonvizin 
selbst; das Material ist genauestens zeitlich bestimmt und lokalisiert, so daß es 
jederzeit nachgeprüft werden kann. Außerdem stehen in den satirischen Briefen 
der Journalistik nur die russischen Verhältnisse im Mittelpunkt, während Fonvi­
zin die russischen Zustände nur zum Vergleich heranzieht.

33) Vgl. P. N. Berkov, История русской журналистики XVIII века, Moskau-Lenin­
grad 1952, S. 156ff. ; Blagoj, a. a. O., S. 246ff. ; Русские сатирические журналы XVIII 
века. Избранные статьи и заметки. Составил Л. Б. Лехтблау, Moskau 1940, S. 23.

34) Gukovskij, а. а. О., S. 281.



Die Prosa Fonvizins 113

In der westeuropäischen Literatur stehen die Briefe Fonvizins den, wie sie von 
G. A. Gukovskij genannt wurden, „BriefZeitungen“ („письма-газеты“) nahe 
Man verstand darunter politische Briefe, die auf ihre Art Information, Auslands- 
korrespondenz, Leitartikel und Feuilleton zugleich waren. Raynal schuf 1747 die 
erste handschriftliche Zeitung „Nouvelles littéraires“, die aus einem Briefwechsel 
entstand. Ein ähnliches, weitverbreitetes Organ schuf F. M. Grimm 1753 unter 
dem Titel „Correspondance littéraire, philosophique et critique“ . Gukovskij 
nennt unter den Abonnenten auch Katharina II. und vermutet, daß Fonvizin 
im Kollegium für auswärtige Angelegenheiten mit diesem Blatt in Berührung 
kam. ) „Журналистика в письмах (Гримм) — это и было то, что хотел создать 
Фонвизин и что он создал. 3e) Ein derartiges ,,Genre“ bot Fonvizin die Mög­
lichkeit, eine Art außenpolitischer Korrespondenz zu verfassen, in die außer 
politischen Angelegenheiten, kulturhistorischen Notizen und sozialen Verglei­
chen auch die kulturellen Ereignisse, persönliche Erlebnisse am Rande und der 
übliche Hofklatsch Eingang fanden. Die lose Form des Reiseberichts, die Unmittel­
barkeit der Eindrücke und die ständig wechselnde Darstellungsform vermittelte 
dem einheimischen Leser ein lebendiges Bild der verschiedensten Seiten des 
französischen Lebens, machten die Briefe zu einer interessanten Lektüre.

Ihrem Charakter nach lassen sich die „Письма из Франции“ auch zu den 
Schriften des von der bürgerlichen Wissenschaft zu Unrecht vergessenen mili­
tanten Aufklärers und radikalen deutschen Journalisten W. L. Wekhrlin stellen, 
der mit seiner im Jahre 1778 veröffentlichten „Reise durch Ober-Deutschland“ 37) 
von fast gleichen geistigen Positionen und der gleichen Weltanschauung wie Fon­
vizin ausging. Gerade die Reise des Anselmus Rabiosus (unter diesem Pseudonym 
veröffentlichte Wekhrlin sein Werk) verrät sowohl hinsichtlich ihrer ideologischen 
Zielsetzung als auch vor allem in ihrer Darstellungsweise, in der Wahl der künstle­
rischen Mittel und der satirischen Entlarvung der herrschenden Zustände eine 
überraschende Ähnlichkeit mit den Berichten Fonvizins. Beide sehen ihr Ziel 
in der Aufklärung der absoluten Monarchen und kritisieren mit aller Schärfe die 
konkreten Erscheinungsformen der sozialen Mißstände. Wekhrlins Kampf gegen 
Partikularismus und soziale Unterdrückung erregte die Wut der Reaktionäre, 
besonders die Darstellung der Augsburger Zustände führte zur Konfiszierung der

3Ö) Ausführlicher darüber vgl. История русской литературы, Bd. IV, S. 174f.
36) Ebd., S. 175.
37) Anselmus Rabiosus, Reise durch Ober-Deutschland, Salzburg und Leipzig 1778 (die 

Reise erfolgte 1776 — 1777). Über Wekhrlin vgl. auch P. Reimann, Hauptströmungen 
der deutschen Literatur 1750—1848, Berlin 1956, S. 109ff. Eine Analyse der,,Reise durch 
Ober-Deutschland“ und der Zeitschrift ,,Das graue Ungeheur“ ergab, daß die von 
Makogonenko in ,»Русская проза XVIII века“ , Bd. II, Moskau-Leningrad 1950, 
S. 793 (Register) gegebene summarische Einschätzung Wekhrlins als konservativer 
Journalist in keiner Weise gerechtfertigt ist.



114 E. HEXELSCHNEIDER

„Reise“ durch den Magistrat und zu Repressalien gegen den Verfasser.38) Ob­
wohl Fonvizin kaum von Wekhrlin gewußt haben kann, drang doch die Kunde 
über dessen späteres Schicksal (er wurde 1787 wegen seiner radikalen Ansichten 
eingekerkert) nach Rußland. A. N. Radiscev schrieb in seiner „Путешествие из 
Петербурга в Москву“ : „Векерлин хотя мстящею властию посажен был под 
стражу, но „Седое Чудовище“ (seine Zeitschrift „Das graue Ungeheur“ — 
E. H.) осталось у всех в руках.“ 39)

38) Reimann, a. a O., S. 112. Zu ähnlichen Schlußfolgerungen über Augsburg (Wekhrlin, 
a. a. O., S. 69 — 71) gelangte übrigens auch Fonvizin auf seiner dritten Reise (1784/1785). 
Vgl. II, 515.

39) Русская проза XVIII века, Moskau-Leningrad 1950, Bd. II, S. 178.
40) Belinskij, Bd. IX, S. 677.
41) Gukovskij, a. a. O., S. 499 und Blagoj, a. a. O., S. 522. Neuerdings auch W. Markov in 

seinem Nachwort zur Neuherausgabe der „Briefe eines russischen Reisenden“ von 
N. M. Karamzin, Berlin 1959, in der Übersetzung von Joh. Richter, S. 562 — 563.

Die „Письма из Франции“ Fonvizins sind also ihrem ganzen Wesen nach 
etwas Neues in der russischen Literatur des 18. Jahrhunderts. In der Form eines 
Reiseberichts verfaßt, nähert sich das geplante Werk einer inhaltlich im wesent­
lichen konzipierten „Briefzeitung“ mit satirisch-entlarvender, aufklärerischer 
Zielrichtung, durchsetzt mit didaktischen Elementen und mitunter fast wissen­
schaftlich anmutenden soziologischen Darstellungen. Entscheidend ist hierbei 
aber nicht die zufällige Übereinstimmung gewisser formaler Eigenarten mit Grimm 
o. a., sondern der vom kämpferischen Atem der Aufklärer durchdrungene Geist 
der Briefe, die streng den patriotischen Zielen Fonvizins untergeordnet sind, mit 
der Ausländerei in Rußland abzurechnen und das russische Nationalgefühl und 
Nationalbewußtsein durch wahrheitsgetreue Darstellung der Lage in Frankreich 
zu heben. Nicht umsonst stellt Belinskij40) diese Briefe darum auch in ihrer 
Bedeutung über die sentimentalistischen „Письма русского путешественника“ 
Karamzins, die zwar weit mehr ethnographisches Material und kulturelle Nach­
richten bieten (schon wegen des größeren Umfanges), in denen aber letzten Endes 
doch die subjektivistische Grundlage des Sentimentalisten überwiegt. Beiden 
Verfassern ist das Streben nach Aufklärung und nach Belehrung gemeinsam, 
beide verteidigen im Ausland ihr russisches Vaterland vor dem Vorwurf der 
Rückständigkeit, dennoch wird sowohl die weltanschauliche als auch die künstle­
risch unterschiedliche Ausgangsposition der beiden Schriftsteller deutlich. Über 
das Verhältnis Karamzins zur Französischen Revolution wurde bereits verschie­
dentlich geschrieben.41) Wichtig für die Beurteilung der beiden Werke erscheint 
uns auch noch die Tatsache zu sein, daß die Briefe Fonvizins trotz sorgfältiger 
stilistischer und literarischer Bearbeitung echte postalische Dokumente sind, 
während Karamzin seine Briefe erst nach der Rückkehr nach Moskau in der Be­
schaulichkeit seines Arbeitszimmers verfaßt hat. Sicherlich bestimmt dieser Fak­
tor nicht zuletzt die Unmittelbarkeit der Eindrücke Fonvizins, während aller



Die Prosa Fonvizins 115

Gefühlsüberschwang bei Karamzin doch über eine gewisse beschauliche Gelehrsam­
keit und Geruhsamkeit nicht hinwegtäuschen kann. Das unterschiedliche Heran­
gehen der beiden Autoren an den gleichen Stoff läßt sich ausgezeichnet an dem 
von beiden Verfassern geschilderten Besuch des Hospitals in Lyon ablesen- der 
knappen, klaren und im Ton fast strengen DarsteUung der Krankensäle durch 
Fonvizin (II, 419 420) steht die mitfühlende, gefühlsbetonte und auch sehr weit­
schweifige Schilderung Karamzins gegenüber. 42) Noch eine wesenthche Besonder­
heit, die die Briefe Fonvizins von denen Karamzins (und damit von der sentimen- 
talistischen Reisebeschreibung) unterscheidet: Fonvizin zeichnet in den selten­
sten Fällen ausführliche Porträts seiner ausländischen Bekanntschaften, besten­
falls gibt er knappe Charakteristiken ihrer sozialen Lage, während Karamzin 
jede Möglichkeit der Begegnung mit Fremden zur ausführlichen Kommentie­
rung seiner individuellen Gefühle ausnützt. Auch die Darstellung der Natur, eine 
der wichtigsten Errungenschaften des Sentimentalismus (vgl. auch Rousseaus 
Kult der Natur) fehlt in der Darstellungsweise Fonvizins völlig. Hier werden die 
Grenzen Fonvizins sichtbar. Seine noch wesentlich vom klassizistischen Kunst­
ideal bestimmten literaturtheoretischen Ansichten ließen ihn hohes aufklärerisches 
Pathos nicht mit der intimen Landschaftsschilderung verbinden.

Von großer Bedeutung für die Untersuchung der Anfänge einer reahstischen 
Gestaltung im Prosaschaffen Fonvizins scheint uns die Sprache zu sein. Erst 
unlängst hat V. V. Vinogradov in seinem neuesten Werk ,,О языке художест­
венной литературы“ 43) die Frage nach der Verbindung von Realismus und Ent­
wicklung der Literatursprache aufgeworfen, oder, wie er es nannte, die Frage nach 
der ,,художественно-словесное своеобразие реалистического метода“.44) Vino­
gradov hebt hervor, daß die fortschrittlichen russischen Schriftsteller des 18. Jahr­
hunderts von verschiedenen Positionen aus neue sprachliche Ausdrucksmittel 
gefunden haben, und daß dadurch die Annäherung der Schriftsprache an die 
Umgangssprache zu einer allgemeinverständlichen Literatursprache erleichtert 
wurde.46) Ja. K. Grot hat bereits darauf hingewiesen, daß die Erneuerung der 
Sprache vor allem von den Schriftstellern der satirischen Richtung begonnen 
wurde.46) Deshalb kommt auch gerade den ,,Письма из Франции“ große Be­
deutung zu. Grot sprach von den drei Stilebenen (,,три различные оттенка“) 
im Schaffen Fonvizins, dem hohen Stil, wie er sich im ,,Слово на выздоровление 
Павла“ äußert, der mittleren Ebene (die Briefe an Panin) und dem niederen

42) Русская проза XVIII века, Moskau-Leningrad 1959, Bd. II, S. 425—426.
43) Moskau 1959. Die erste Fassung des Kapitels „Реализм и развитие русского литератур­

ного языка“ erschien in „Проблемы реализма“, Moskau 1959, S. 199—262.
Vgl. ebd., S. 611—615 die kritische Würdigung der Auffassungen Vinogradovs durch 
Ja. Él’sberg.

44) Vinogradov, О языке художественной литературы, S. 438.
45) Ebd., S. 446ff.
46) Ja. К. Grot, Труды, St. Petersburg 1901, Bd. I l l ,  S. 84.



116 E. HEXELSCHNEIDER

Stil, der Sprache der Komödien und der Briefe an seine Schwester.47) Gerade in 
den Briefen wird nach Ansicht Grots die unverfälschte Umgangssprache der ge­
bildeten Adligen des 18. Jahrhunderts bewahrt.48) Das ist eine Tatsache, die nicht 
nur für die Geschichte der russischen Literatursprache bedeutsam ist. Sie wirft 
auch noch ein besonderes Licht auf den Patriotismus und den Nationalstolz 
Fonvizins, der sein Verhältnis zu seinen russischen Landsleuten im Ausland fol­
gendermaßen bestimmte: ,,Между тем, скажу тебе, что меня здесь более всего 
удивляет: это мои любезные сограждане. Из них есть такие чудаки, что вне 
себя от одного имени Парижа; а при всем том, я сам свидетель, что они уми­
рают со скуки; если б не спектакли и не много было здесь русских, то бы 
действительно Париж укоротил век многих наших русских французов.“ 
(II, 444 ; die letzte Hervorhebung von mir. — E. H.). Fonvizin folgte nicht der Mode, 
seine Briefe französisch zu schreiben, obwohl er diese Sprache ausgezeichnet be­
herrschte. Sein Nationalgefühl trieb ihn dazu, auch seine Briefe russisch abzu­
fassen.49)

47) Ebd., S. 83.
48) Ebd., S. 82ff.

In diesem Zusammenhang muß man auch die Frage stellen, wie denn nun die 
„Письма из Франции“ nach ihrer redaktionellen Bearbeitung aussehen sollten, 
denn es ist klar, daß Fonvizin die Briefe in der uns überlieferten Form schwerlich 
veröffentlicht hätte. Das wird auch durch die im Prospekt mitgeteilte Überschrift 
„Записки“ , d. h. Notizen und nicht einfach bloß Briefe, unterstrichen. Insgesamt 
sind 16 Briefe erhalten, die faktisch als zwei Briefzyklen (an seine Schwester F. I. 
Fonvizina-Argamako va und an P. I. Panin) anzusehen sind. Dazu kommen noch 
drei Briefe an Ja. I. Bulgakov, meist geschäftlichen Charakters. Nach unseren Be­
rechnungen fehlen vier Briefe an die Schwester.50) Die beiden Zyklen ergänzen 
einander in ihrer inhaltlichen Aussage, gehen aber sprachlich etwas auseinander. 
Aus diesen Briefen wollte Fonvizin unter Weglassung einiger überflüssiger Längen 
und Wiederholungen ein in seiner Komposition und im Stil einheitliches Werk 
schaffen.51) Grundlage dazu würden sicher die Briefe an Panin gewesen sein, denn 
in ihnen wird die umfangreichste Darstellung der französischen Situation

49) Vgl. auch A. S. Puäkin, Евгений Онегин, in: Полное собрание сочинений в десяти 
томах, Moskau 1950, Bd. V, S. 67:
„Она (Tatjana — E. H.) 

по-русски плохо знала, 
Журналов наших не читала, 
И выражалася с трудом 
На языке своем родном, 
Итак, писала по-француски . . .

50) Vgl. folgende Textstellen: II, 412; II, 418 
N. I. Panin, vgl. I l, 457.

51) So auch Makogonenko in: Фонвизин, Собрание сочинений, II, 631.

Что делать ! повторяю вновь : 
Доныне дамская любовь 
Не изъяснялася по-русски, 
Доныне гордый наш язык 
К почтовой прозе не привык.^ 

(Hervorhebung von mir — E. H.)
II, 438; II, 452. Außerdem fehlt ein Brief an



Die Prosa Fonvizins 117

gegeben, darin sind auch die wichtigsten politischen Schlußfolgerungen Fonvizins 
enthalten (vgl. auch seinen Brief aus Aachen; II, 480—491). Demgegenüber sind 
die Briefe an seine Schwester nur als Entwürfe anzusehen.52) Ein Vergleich der 
Briefe ergab, daß viele Brief stellen und Episoden wörtlich oder fast wörtlich über­
einstimmen, während oft die sich daraus ergebenden Schlüsse nur an Panin allein 
gerichtet sind.

52) Vgl. auch II, 690 — 691, Makogonenkos interessante Charakteristik der Briefe.
53) Grot, a. a. O., S. 83.

In den Briefen an seine Schwester bzw. an Panin erweist sich Fonvizin als mei­
sterhafter Stilist. Je nach dem Adressaten bewegen sich seine Briefe auf zwei 
verschiedenen Stilebenen.53) Die Briefe an Panin tragen trotz mancher familiären 
Details (z. B. die ausführliche Schilderung, wie seine Frau von den Ärzten in 
Montpellier behandelt wurde) im ganzen gesehen betont offiziellen Charakter, 
was auch durch die etwas steifen und formellen Einleitungen und Schlußphrasen, 
die häufige Behandlung staatspolitisch wichtiger Fragen unterstrichen wird. 
Hier verwendet Fonvizin auch die Sekundärliteratur. Besonders die Schlußfolge­
rungen setzen in stark rhetorischer Form die Ideen Fonvizins von einem auf­
geklärten Staatswesen fort. Die Lexik ist entsprechend reich an Abstrakta, For­
men der Beamtensprache und traditionellen Formeln.

Von ganz anderem Charakter sind die Briefe an seine Schwester. Hier gibt sich 
Fonvizin ganz ungezwungen, ohne Rücksicht auf den gehobenen Stil. Seine 
Schilderungen wirken lebendig und bunt, die Sprache ist sehr volkstümlich. 
Der Unterschied zwischen den beiden Zyklen wird besonders deutlich bei einem 
Vergleich wörtlich fast übereinstimmender Episoden. Hier wird die stilistische 
Nuancierung am deutlichsten sichtbar. Dafür nur zwei Beispiele: statt des for­
mellen „осмелюсь сказать“ (II, 455) schrieb Fonvizin an seine Schwester ein­
fach „сказать“ (II, 420), „подошел“ (II, 420) wird durch „подошед“ (II, 455) 
ersetzt usw. Überhaupt erscheinen uns die Briefe an seine Schwester weit plasti­
scher und sprachlich ausdrucksvoller als die politisch bedeutsameren Briefe an 
Panin. Das hängt sicherlich mit der Auffassung der Aufklärer des 18. Jahrhunderts 
zusammen, daß man politisch und staatlich bedeutsame Probleme nur im ge­
hobenen Stil ausdrücken kann, eine Tendenz, die auch im „Недоросль“ in der 
Sprachcharakteristik Starodums und Pravdins spürbar ist. Man darf dabei nicht 
vergessen, daß Fonvizin seine Reformpläne vor allem an den Adel richtete. Des­
halb bevorzugte er in seinen Briefen und politischen Manifestationen den gehobe­
nen Stil. Ein Vergleich der Stilmittel mit denen der sentimentalistischen Reise­
beschreibungen zeigt ebenfalls wesentliche Unterschiede. Gefühlsbetonte Aus­
rufe und Betrachtungen weichen einem mitunter fast streng anmutenden Be­
richtsstil, der Verhältnisse darstellt und bewertet.

Belinskij rühmte an Fonvizin: „Как писатель, он бесценен. Что оы вы ни 
читали в нем, — комедии ли его, забавное ли и злое послание его к Шумилову,



118 E. H EX ELSC H N E ID ER

письма ли из-за границы, исповедь ли, вопросы ли — везде вы видите умного 
и острого человека, тонкого наблюдателя, живую историю своего времени.“ 54) 
Und an einer anderen Stelle: ,,Его сочинения — живая летопись той эпохи.“ 55) 
Diese Worte treffen auch vollständig auf die ,,Письма из Франции“ zu. Fonvizin 
weicht den Fragen seiner Zeit nicht aus, sondern sucht von seiner Position aus 
als ,,тонкий наблюдатель“ hinter der zufälligen Einzelerscheinung die größeren 
Zusammenhänge. Diese Fähigkeit zur Synthese ist m. E. ein wichtiges Merkmal 
der Briefe. Wie charakteristisch ist z. B. die Beobachtung über die Erhebung eines 
Wegzolls für eine noch nicht einmal geplante Straße in einem deutschen Zwerg­
staat, an die Fonvizin die Schlußfolgerung anschließt, daß (wenn man schon 
Ausländer derartig ausplündert) es natürlich um die Gerechtigkeit für die Unter­
tanen noch schlechter bestellt sein muß, und schließt vielsagend: ,,He удивился 
я, что из всякого их жилья куча нищих провожала всегда мою карету.“ 
(II, 455.) Diese Fähigkeit zur Verallgemeinerung wird besonders deutlich in dem 
Brief Fonvizins an Panin aus Aachen vom 18. (29.) 9. 1778, in dem wie in einem 
Essay sämtliche Seiten des politischen und wirtschaftlichen Lebens des vorrevo­
lutionären Frankreichs analysiert werden: der nationale Charakter der franzö­
sischen Nation, die zunehmende kapitalistische Entwicklung und das Aufkommen 
der Geldwirtschaft, die französische Aufklärung und Wissenschaft, der Nieder­
gang des Adels, die schändliche Rolle der katholischen Kirche bei der Verdum­
mung und Ausbeutung des Volkes, die Zölle, die Finanzen, das Militärwesen, die 
Justiz, die Polizei, die Fabriken und Manufakturen usw. Trotz verschiedener posi­
tiver Erscheinungen, die Fonvizin durchaus nicht ignoriert und über die er sich 
begeistert äußert (z. B. über die Manufakturen), verläßt er Frankreich sehr nieder­
geschlagen: ,,Пребывание мое в сем государстве убавило сильно цену его в 
моем мнении.“ (II, 480)

In diesem Zusammenhang erscheint mir seine Schlußfolgerung über den Zu­
stand des französischen Bildungswesens bezeichnend für seine gesamte Welt­
anschauung zu sein: „Воспитание во Франции ограничивается одним учением. 
Нет генерального плана воспитания, и все юношество учится, а не воспиты­
вается. Главное старание прилагают, чтоб один стал богословом, другой 
живописцем, третий столяром; но чтоб каждый из них стал человеком, того 
и на мысль не приходит. Итак, относительно воспитания Франция ни в чем 
не имеет преимущества пред прочими государствами.“ (II, 483; Hervorhebun­
gen von mir — E. H.).

Damit ist ein ganzes Programm der Aufklärung umrissen. Sicherlich liegen 
hier auch die Wurzeln für seine tiefe Hochachtung gegenüber Rousseau, über den 
er an seine Schwester schrieb: „Твоя, однако ж, правда, что чуть ли он не всех 
почтенее и честнее из господ философов нынешнего века.“ (II, 452.) Das Stre­
ben nach moralischer Besserung des Menschen, nach Erziehung des Menschen,

64) Belinskij, Bd. V, S. 537. 5Б) Belinskij, Bd. X, S. 11.



Die Prosa Fonvizins 119

wie es sich in den, ,,Bekenntnissen { Rousseaus äußerte, veranlaßte Fonvizin 
deshalb zu der hochachtungsvollen Bemerkung: ,,Словом, обнаружил" он сердце 
свое и тем хотел сделать услугу человечеству, показав ему в самой слабости, 
каково суть человеческое сердце.“ (II, 479; Hervorhebungen von mir — Е. H.). 
Dieses Erziehungsziel der ,,Bekenntnisse“ Rousseaus war sicherlich auch der An­
stoß für die unvollendeten Memoiren Fonvizins „Чистосердечное признание 
в делах моих и помышлениях“ . Aber neben den großen, weitreichenden Schluß­
folgerungen finden sich besonders in den Briefen an seine Schwester sehr viele 
kleine, wie es scheint, belanglose Details, die aber gerade ein überaus plastisches 
Bild der Epoche vermitteln. Ein kleines Meisterstück von Erzählung ist die über­
aus farbige Darstellung der Sitten in Montpellier in dem Brief an seine Schwester 
vom 31. 12. 1778. (II, 427ff.) Auch das Duell zwischen zwei Angehörigen des 
Hochadels und die Ankunft Voltaires in der Französischen Akademie werden 
mit großer Anschaulichkeit geschildert. Insgesamt wirken die Briefe vor allem 
durch ihre Frische und Unmittelbarkeit.

Weiter oben wurde schon auf die Nähe der Briefe Fonvizins zu den satirischen 
Briefen hingewiesen. Die Satire spielt in diesen Briefen eine wesentliche, man 
könnte fast sagen, dominierende Rolle. Hier hegt auch eine der Quellen des Fon- 
vizinschen Realismus ; in dem satirischen Verhältnis zu negativen Erscheinungen 
der Wirklichkeit offenbart sich, wie eingangs schon darzulegen versucht wurde, 
in gewissem Sinn eine Etappe auf dem Weg zum kritischen Realismus. Fonvizin 
gelangen in vielen seiner Briefe kleine, selbständige Miniaturskizzen von stark 
satirischem Gehalt. Hier wird die Eigenart des Dichters deuthch, alles Negative 
schonungslos und ohne Erbarmen zu entlarven, wobei eine Überhöhung und so­
gar Verzerrung oder Übertreibung völlig in der Natur der Sache hegt. Nur in 
diesem Sinn ist beispielsweise die Darstellung der scholastischen, verknöcherten 
Lehrmethoden an der Leipziger Universität zu verstehen (II, 454) ; denn Leipzig 
nahm trotz der durch Fonvizin richtig auf gedeckten Mängel im Vergleich zu den 
anderen deutschen Universitäten dennoch eine führende Stellung ein.56) Wie 
sarkastisch ist die Einschätzung der Rolle der Philosophie und der Jurisprudenz 
in Frankreich nach der Höhe des geforderten Honorars für Privatunterricht (II, 
459). Sehr satirisch entlarvt Fonvizin die Raffgier des Klerus bei der Steuer­
erhebung (II, 424) oder die Unfähigkeit der französischen Polizei (II, 489). Sehr 
witzig glossiert Fonvizin bestimmte französische Sitten, so die übertriebene Spar­
samkeit bei Tisch (II, 431). Auffällig auch hier wieder, daß die Briefe an seine 
Schwester weit satirischer und humorvoller sind, während an Panin fast nur 
trockene Mitteilungen gerichtet werden.

Der Aufenthalt in Frankreich hat für die ideologische Entwicklung und das 
Nationalbewußtsein Fonvizins große Bedeutung. Die direkte Bekanntschaft mit

БС) Vgl. F. Mehring, Deutsche Geschichte vom Ausgang des Mittelalters, Berlin 1952, S. 79 
bis 80.



120 E. HEXELSCHNEIDER

dem französischen Theater übte großen Einfluß auf die kunsttheoretischen An­
sichten Fonvizins aus.57)

57) Vgl. Berkov, Театр Фонвизина и русская культура, S. 55ff. Die ästhetischen An­
schauungen Fonvizins müßten aber noch genauer untersucht werden.

58) Grot, a. a. O., S. 90.
59) Belinskij, а. а. О., Bd. IX, S. 677. — Die wertvolle Analyse der Briefe bei G. P. Mako- 

gonenko, Денис Фонвизин. Творческий путь, Moskau—Leningrad 1961, S. 209ff. 
konnte nicht mehr berücksichtigt werden.

Die „Письма из франции“ nehmen aber auch in der literarischen Entwicklung 
Fonvizins einen bestimmten Platz ein. Sie sind das Zwischenglied zwischen den sich 
im „Бригадир“ andeutenden realistischen Tendenzen und dem Höhepunkt seines 
Schaffens, dem „Недоросль“ . „Фонвизин начал в нашей прозе переворот“ 
schrieb Grot58) und meinte damit nicht nur die hervorragende Sprache des „Недо­
росль“ . Die „Письма из Франции“ waren die Grundlage für das weitere Prosa­
schaffen Fonvizins, für seine „Всеобщая Придворная грамматика“ , sein satiri­
sches Organ „Друг честных людей, или Стародум“ . Gerade in dieser Zeitschrift 
knüpfte Fonvizin an die obenerwähnte Tradition der satirischen Journalistik an, 
indem er das geplante Organ weitgehend als fiktiven Briefwechsel zwischen Staro- 
dum, dem Herausgeber, und einzelnen Personen des „Недоросль“ oder neu er­
fundenen Personen auf baute. Hier entfaltete sich besonders das satirische Talent 
Fonvizins. In den „Письма из Франции“ werden vor allem Fonvizins Begabung 
für die Detailzeichnung und die satirische und äußerst lebendige Darstellungs­
weise deutlich, in sprachlicher Hinsicht reproduziert er erstmalig die gesprochene 
Umgangssprache in schriftlicher Form. Seine Briefe, die sicher vielen Adligen der 
Hauptstadt bekannt waren, wurden so zu bemerkenswerten Beispielen für die 
russische handschriftliche Publizistik des 18. Jahrhunderts.

D. I. Fonvizin war der beste Komödiendichter im Rußland des 18. Jahrhunderts, 
mit seinem „Недоросль“ leistete er den bedeutendsten Beitrag bei der Vorbe­
reitung des kritischen Realismus des 19. Jahrhunderts in Rußland. Seine Bedeu­
tung auf das Theater zu beschränken, würde aber seiner historischen Gestalt nicht 
gerecht werden : Fonvizin ist gleichzeitig auch einer der Wegbereiter der russischen 
künstlerischen Prosa. Seine „Письма из Франции“ stehen am Beginn dieses 
Weges. Belinskij hatte bereits 1846 formuliert: „Письма Фонвизина так дельны, 
что только теперь настало время для их настоящей оценки.“ 59) Wir dürfen diese 
Worte wohl mit noch mehr Berechtigung auf unsere heutige Zeit beziehen. Erst 
jetzt wird es möglich, den Beitrag völlig zu würdigen und zu überschauen, den 
Fonvizin auch für die Entwicklung der russischen Prosa geliefert hat.



T. WITKOWSKI

Radiscev und Rousseau*

Es besteht kein Zweifel darüber, daß Rousseau die Entwicklung der literarischen 
und philosophischen Strömungen seiner Zeit, ja sogar des 19. und 20. Jahrhunderts 
entscheidend mit geprägt ha t.1) Man braucht nur Herder2), K ant3) und Goethe 
zu nennen, um anzudeuten, daß sich die verschiedensten Geister seinem Einfluß 
nicht entziehen konnten.

* Auf folgende, in der Arbeit nicht genannte Literatur sei noch verwiesen :
G. Gukovskij, Предисловие (=  Vorwort zu A. N. Radiäöev, Полное собрание сочинений 
-  im folgenden RPS -  Bd. I, S. I l l -X IX ).
L. B. Lechtblau, Стиль „Путешествия из Петербурга в Москву“ Радищева, in: Про­
блемы реализма в русской литературе XVIII века. Сборник статей, Moskau-Lenin­
grad 1940, S. 226-256.
S. A. Pokrovskij, Фальсификация истории русской политической мысли в современной 
реакционной буржуазной литературе, Moskau 1957, S. 56—81.
V. P. Semennikov, Радищев. Очерки и исследования, Moskau-Petersburg 1923.

х) Vgl. dazu die Einleitung Peter Goldammers zu: J. J. Rousseau, Über den Ursprung und 
die Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen. Berlin 1955 ( =  U) sowie die Ein­
leitung Kurt Weigands zu: Jean Jacques Rousseau, Über Kunst und Wissenschaft. 
Über den Ursprung der Ungleichheit unter den Menschen (französisch und deutsch), 
Hamburg 1955 ( =  KWU; soweit Texte Rousseaus aus dieser Ausgabe zitiert werden, 
handelt es sich immer um die Abhandlung über Kunst und Wissenschaft).

2) Sein „Als Knabe liebt’ ich Bücher . . .“ beginnendes Gedicht z. B. enthält die vielsagenden 
Zeilen: „Nein, mich selbst will ich suchen, / Daß ich mich endlich finde / . . . / Komm, sei 
mein Führer, Rousseau!“ (zitiert nach: Johann Gottfried Herder. Eine Auswahl aus 
seinen Werken. Berlin 1956, S. 7).

3) Vgl. neuerdings: E. Albrecht, der Formalismus in Kants Ethik und die Beziehungen 
zwischen Kant und Rousseau, in: Wissenschaftliche Zeitschrift der Ernst-Moritz-Arndt- 
Universität Greifswald. Festjahrgang zur 500-Jahrfeier. Gesellschafts- und sprach­
wissenschaftliche Reihe Nr. 1, Jahrgang V (1955/56), S. 3 — 10.

Die Frage, ob sich das gleiche auch von den russischen Schriftstellern des 
18. Jahrhunderts behaupten lasse, war lange umstritten. Wir können jedoch fest­
stellen, daß durch die stärkere Erforschung der literarischen Beziehungen auch die 
uns interessierenden Probleme einer Klärung näher gebracht wurden. Der Ver­
such, Radiscev von seinen westeuropäischen Vorbildern zu isolieren und seine 
Schriften inhaltlich und formal n u r im russischen Nationalcharakter und in den



122 T. WITKOWSKI

Besonderheiten der russischen gesellschaftlichen literarischen Entwicklung zu ver­
ankern4), kann als überholt angesehen werden. Mit Recht schreibt daher N. L. 
Stepanov: ,,Творчество прогрессивных деятелей русской общественной мысли 
и литературы XV III века складывалось под воздействием идей, подготовив­
ших французскую революцию. Произведения Вольтера, Дидро, Руссо, 
Даламбера, Рейналя, Гельвеция и других францзсуких мыслителей были 
хорошо известны передовым русским писателям.. .  Так, например, обращение 
Радищева к Руссо, Гольбаху, Рейналю, Монтескье помогло этому великому 
мыслителю-революционеру увереннее найти свой собственный путь и глубже 
поставить вопросы, намечавшиеся его предшественниками.“ 5)

4) Gegen die Tendenz, geistige Strömungen in Rußland nicht immer in genügendem Zu­
sammenhang mit denen in Westeuropa zu sehen, wendet sich u. a. der Leitartikel von 
Heft 9/1955 der Zeitschrift Вопросы истории (,,0 некоторых вопросах истории рус­
ской общественной мысли конца XVIII — первой половины XIX века“) sowie V. Cu- 
binskij, За творческую разработку проблем литературоведения, in: Вестник Ленин­
градского университета, № 8, Серия истории, языка и литературы, Н. 2, S. 107 — 109.

5) Aus: История русской литературы в трех томах. Главный редактор Д. Д. Благой, 
т. I, Moskau-Leningrad 1958 (=  IRL I), S. 567 und 569. Vgl. auch S. 605f.

6) Auf folgende neuere Publikationen zu Radiâéevs Leipziger Zeit sei hier besonders ver­
wiesen : A. Starcev, Университетские годы Радищева, Moskau 1956; M. A. Arzumanova, 
О связях с Россией А. Н. Радищева в лейпцигский период, in: X V III век. Сборник 
3, Moskau-Leningrad 1958, S. 527—537; Peter Hoffmann, Russische Studenten in Leip­
zig 1767 — 1771, in: Deutsch-slawische Wechselseitigkeit in sieben Jahrhunderten. Ge­
sammelte Aufsätze, Berlin 1956 (Veröffentlichungen des Instituts für Slawistik der 
Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Herausgegeben von H. H. Bielfeldt. 
Nr. 9), S. 337 — 348; ders., Neue Publikationen zum Aufenthalt RadiSéevs in Deutsch­
land, in: Zeitschrift für Geschichtswissenschaft V (1957), S. 1285 — 1289; ders., Radiâëev 
in Leipzig, in: Karl-Marx-Universität Leipzig 1409 — 1959. Beiträge zur Universitäts­
geschichte, Bd. I, Leipzig 1959, S. 193 — 207.

7) Erwin Wedel meint in seinem Aufsatz „RadiSöev und Karamzin“ , in: Welt der Slawen 
IV (1959), S. 38 — 65, speziell S. 59, daß Radisöev (ebenso wie Karamzin) das physio- 
gnomische System Lavaters ,,nicht ernst“ genommen habe. Dieser Auffassung kann ich 
mich nicht anschließen und verweise in diesem Zusammenhang auf meinen Aufsatz 
„Radiäöev oder Novikov? . . .“ , in: ZfSl II I  (1958), S. 384-394, speziell S. 391 f. Die 
dort angeführten Beispiele aus Radiäöevs Reisebeschreibung lassen sich vermehren.

Man wird gerade bei Radiscev nicht vergessen dürfen, daß er von 1767 bis 1771 
(z. T. gleichzeitig mit Goethe) in Leipzig studierte6) und sowohl während dieser 
Zeit als auch später mit den Werken vieler westeuropäischer Denker vertraut 
wurde. Es ist hierbei, soweit es sich um die deutsche Literatur handelt, vor allem 
an Lessing, Gellert, Herder, Lavater7), Schiller und Goethe zu denken. In den 
letzten Jahren erschien eine Reihe von Einzelarbeiten, die das Bestreben erkennen 
lassen, die Beziehungen Radiscevs zu Schriftstellern des Westens systematisch zu 
untersuchen. Konrad Bittner schrieb einen umfangreichen Aufsatz über Herder



Radisëev und Rousseau 123

und Radiscev8), Ju. M. Lotman behandelte das Verhältnis Radiscevs zum Ideen­
gut Mablys9), und Erwin Wedel untersuchte in seinem bereits zitierten Aufsatz 
„Radiäcev und Karamzin hauptsächlich die westlichen Einflüsse auf das Denken 
und Schaffen der beiden genannten russischen Schrifsteller. Wedels Arbeit, die 
auch für das Verhältnis Radiscev—Rousseau wertvolle Anregungen vermittelt, 
enthält neben den vielen treffenden Charakterisierungen doch auch einige Auf­
fassungen, die hier nicht unwidersprochen bleiben können. Radiscev war kein 
„Reformator , wie der Verfasser (S. 61) meint, sondern ein Revolutionär. Diese 
Erkenntnis sollte sich angesichts seiner Werke längst durchgesetzt haben; denn 
daß sich Radiäcev auch mit Reformplänen trug und diese propagierte, entspricht 
der nüchternen Einschätzung der russischen Wirklichkeit. Sein F e rn z ie l war die 
Revolution. Schließlich muß man sich fragen, ob Wedel im Ernst daran glaubt, 
Radiscevs „größter Ehrgeiz“ sei es gewesen, „als Schriftsteller bekannt zu werden“ 
(S. 52). Zwar hat sich Radiscev in ähnlichem Sinne geäußert, als er vor dem Unter­
suchungsrichter die Motive angeben mußte, aus denen heraus er geschrieben habe10), 
aber wir dürfen doch solche Äußerungen nicht wörtlich nehmen. Die Berufung 
auf seinen Ehrgeiz konnte ihm mildernde Umstände erwirken, während ein frei­
mütiges Bekenntnis zu seinen gegen das Regime gerichteten Plänen ihn nur noch 
schwerer belastet hätte. Wenn es ihm hauptsächlich um die Befriedigung seines 
Ehrgeizes gegangen wäre, dann hätte er dies auch als „Hofpoet“ tun können. — 
Nicht in jedem Punkte wird man auch den Ausführungen Bittners beipflichten11), 
doch kann abschließend gesagt werden, daß in allen angeführten Arbeiten das 
Bestreben vorherrscht, die starke Eigenständigkeit Radiäcevs herauszuarbeiten.

8) J. G. Herder und A. N. Radiäöev, in: ZfslPh XXV (1956), S. 8 -5 3 .
9) Радищев и Мабли, in: XVIII век. Сборник 3, Moskau-Leningrad 1958, S. 276—308. 

Die Arbeit Lotmans enthält auch wertvolle Hinweise zum Verhältnis Radiäöev — Rous­
seau, die ich im folgenden mitverwertet habe.

10) Vgl. D. S. Babkin, Процесс А. H. Радищева, Moskau-Leningrad 1952, S. 167.
l l ) Ich glaube z. B. nicht, daß Radiàëev sich erst in den achtziger Jahren von den Einflüssen 

der westlichen Vorbilder zu einer selbständigen kritischen Verarbeitung ihres Gedanken­
gutes „aus den heimischen Gegebenheiten heraus“ erhebt, wie Bittner a. a. O., S. 17 
dies darlegt. Der 1772 geschriebene „Отрывок путешествия в***“ würde diese These 
einwandfrei widerlegen. Allerdings ist die Autorschaft dieses Werkes nicht geklärt 
(vgl. dazu meinen S. 122, Anm. 7 genannten Aufsatz). — Im Zusammenhang mit den 
westlichen Vorbildern Radiäcevs ist ein Urteil Georg Sackes (Radiäcev und seine „Reise“ 
in der westeuropäischen Literatur des 18. Jahrhunderts, in: Forschungen zur osteuro­
päischen Geschichte, Bd. I, Berlin 1954, S. 45—54, speziell S. 46) zu erwähnen, wonach 
RadiScev der „erste Russe“ war, „der die Ideen der Aufklärung innerlich ganz ver­
arbeitet und zu seinem geistigen Eigentum gemacht hatte“ . Ob Radisëev wirklich der 
„erste Russe“ dieser Art war, sei dahingestellt; uns interessiert hier nur die Betonung 
der geistigen Eigenständigkeit Radiäöevs.

In diesem Zusammenhang bedarf der Terminus „Einfluß“, wie ich ihn hier auf- 
fasse, einer Klärung. Auf jeden Fall geht es nicht darum nachzuweisen, daß Radi-

9 Graßhoff/Lehmann



124 T. W ITKO W SKI

scev irgendwelche Ideen aufnahm und mit mehr oder weniger eigenen Worten 
wiedergab. Das kann au ch  sein, liegt aber nicht im Wesen des Wortes ,,Einfluß“, 
wie ich es hier verstehe. Auch ist nicht gemeint, daß in jedem Falle verwandter oder 
gleicher Auffassungen Radiscev von Rousseau die Gedanken übernommen haben 
m u ß .12) Rousseau hätte in seiner Zeit nicht so wirken können, wenn nicht die 
gesellschaftlichen und geistesgeschichtlichen Voraussetzungen dafür vorhanden ge­
wesen wären. Wir wissen, daß er nicht immer Neues zu sagen hatte, aber wie er es 
sagte, war völlig neu.13) Es war daher oft so, daß eine Idee vorher bereits bei an­
deren Denkern ausgebildet worden war, daß aber Rousseau sie erst zur allgemeinen 
Geltung brachte. Die meisten „Einflüsse“ dieser Ideen werden daher von Rousseau 
herrühren, obwohl man dies nicht in jedem Einzelf all wird mit Sicherheit behaupten 
können. Selbstverständlich muß auch die Verwurzelung Radiäcevs in den lite­
rarischen Strömungen Rußlands14) berücksichtigt werden. Auch wollen wir nicht 
vergessen, daß trotz der häufigen Zuordnung Radiscevs zum aktiven oder pro­
gressiven Sentimentalismus15) auch andere literarische Strömungen (wie der 
Klassizismus, und zwar nicht nur in der Ode auf die Freiheit) in seinem Werk Ge­
stalt gewannen. — Man kann also nicht in jedem Falle gedanklicher Überein­
stimmung von einem Einfluß Rousseaus sprechen, zumal es auch andere sehr ein­
flußreiche Denker und Schriftsteller zu jener Zeit gab, deren Werke Radiscev 
wohl bekannt waren.

12) Von einem umgekehrten Einfluß kann wegen des Zeitunterschiedes nicht die Rede sein. 
Rousseau starb 1778.

13) Vgl. M. Frischeisen-Köhler und W. Moog, Die Philosophie der Neuzeit bis zum Ende 
des XVIII. Jahrhunderts, Darmstadt 141958 (=  Friedrich Ueberwegs Grundriß der 
Geschichte der Philosophie. Dritter Teil), S. 439, und H. Junker, Grundriß der Geschichte 
der französischen Literatur von ihren Anfängen bis zur Gegenwart, Münster 71912, 
S. 406.

14) Vgl. die Ausführungen H. Graßhoffs.
15) Die Unterscheidung von aktivem und passivem Sentimentalismus hat gegenüber der 

von progressivem und reaktionärem Sentimentalismus den Vorteil, daß die Bezeichnung 
„passiv“ nicht so stark abwertet wie „reaktionär“. Damit wird psychologisch-sprach­
lich einer gerechteren Beurteilung des russischen Sentimentalismus der Weg geebnet. 
Bereits G. Gukovskij (Радищев как писатель, in: А. H. Радищев. Материалы и иссле­
дования. Moskau-Leningrad 1936, S. 141 —192, speziell S. 152) spricht von einem 
„сентиментализм, не пассивный“, den er dem „дворянский сентиментализм“ gegen­
überstellt. Verwiesen sei auch auf ähnliche Ausführungen Wedels a. a. O., S. 61 f„ wo 
allerdings die Termini „aktiver“ und „passiver Sentimentalismus“ noch nicht zur An­
wendung gelangen. Anregungen zu dieser Benennung verdanke ich auch Herrn Prof. 
Dr. Bruno Markwardt, Greifswald.

Radiscevs Schriften behandeln gesellschaftspolitische Probleme seines Landes. 
Was liegt dann näher, als die speziellen Verhältnisse Rußlands und des sozialen 
Milieus Radiscevs zu berücksichtigen, wenn man die Herausbildung seiner Auf­
fassungen richtig beurteilen will? In einer Zeit schwerster Leibeigenschaft ver-



Radisèev und Rousseau 125

brachte Radiscev seine Kindheit teilweise auf dem Gut seiner Eltern. Leibeigene 
waren seine ersten Erzieher, leibeigene Bauernkinder seine Spielgefährten.16) 
Wenn auch sein Vater ein für seine Zeit humaner Gutsbesitzer war, so war er doch 
streng17), und zumindest auf den benachbarten Gütern konnte der Knabe beob­
achten, wie Leibeigene ungerecht behandelt wurden. Wie sollte sein empfindsames 
Gemüt (er besaß eines, wie seine Werke es uns hinreichend beweisen) nicht von 
Schmerz erfüllt werden, wenn es die Mißhandlungen dieser Unglücklichen mit­
erleben mußte?

16) Vgl. G. P. Makogonenko, Радищев и его время, Moskau 1956, S. 24.
17) Vgl. ebd., S. 24.
18) Näheres hierüber in meinem S. 122, Anm. 7 genannten Aufsatz.
19) Auch Rousseau verstand sich als Anwalt. Seine Abhandlung „Über den Ursprung und 

die Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen“ leitet Rousseau nach der Vor­
rede mit den Worten ein: „Ich will hier vom Menschen reden, und die Frage, die ich 
untersuche, lehrt mich, daß ich auch zu Menschen spreche; denn man pflegt derartige 
Fragen nicht zu erörtern, wenn man sich scheut, der Wahrheit die Ehre zu geben. Ich 
werde also die Sache der Menschheit vor den Gelehrten, die mich dazu einladen, zuver­
sichtlich verteidigen . . .“ (U 43; Hervorhebungen von mir).

Mit sieben Jahren kam Radiscev zur weiteren Erziehung nach Moskau, doch 
dürfen wir annehmen, daß er später wiederholt auf dem Gute seiner Eltern weilte 
und daß ihn die dort empfangenen Eindrücke begleitet haben, als er 1767 nach 
Leipzig zum Studium fuhr und hier mit den Werken der westeuropäischen Auf­
klärung und Empfindsamkeit in Berührung kam. Hier wurde sein leidenschaft- 
liches Gerechtigkeitsgefühl im Streit der russischen Studenten mit ihrem hart­
herzigen, egoistischen und ungerechten Hofmeister Bokum geschärft. Hier dürfte 
sich unter dem Einfluß Rousseaus und anderer Denker die revolutionäre Einstel­
lung Radiscevs herausgebildet haben. Aber noch über wog das Gefühl der Vater­
landsliebe und die Freude über die Rückkehr in die Heimat, vielleicht auch die 
Hoffnung auf ein Amt, in dem er seiner Ausbildung gemäß und zum Wohle des 
Volkes wirken konnte. Daß diese Hoffnungen nicht erfüllt wurden, ist bezeichnend. 
Ein begabter Mensch wie Radiscev hätte jederzeit mit den Mächtigen paktieren 
und Karriere machen können. Aber er ta t es nicht! Wir haben allen Grund anzu­
nehmen, daß der 1772 erschienene ,,Отрывок путешествия“ aus seiner Feder 
stam m t.18) In ihm sind wie in einem Keim die Grundideen der 1790 erschienenen 
Reisebeschreibung enthalten. Sie sind getragen von einem tiefen Mitleid für das 
geknechtete Volk der Bauern und einer brennenden Empörung über das allseits 
geschaute Unrecht. Radiscev war auch Ökonom. Er sah, daß die Hauptquelle für 
die unglückliche Lage seines Volkes im ganzen System der Leibeigenschaft lag. 
Der blutig niedergeschlagene Pugacev-Aufstand der Jahre 1773—75 mußte jeden 
Zweifel auch des Gutgläubigsten beseitigen. Radiscev selbst stand nicht unbe­
teiligt daneben, sondern stellte sich auf die Seite des geknechteten Volkes, dessen 
leidenschaftlicher Anwalt er wurde.19)

9*



126 T. WITKOWSKI

Das waren die Umstände, unter denen er das Gedankengut Rousseaus, Mablys, 
Herders, Gellerts und vieler anderer auf nahm. Diese Aufnahme beschränkte sich 
nicht nur auf die Zeit seiner Leipziger Studien.20) Rousseau, einer der profilier­
testen Vertreter der westeuropäischen Empfindsamkeit, mußte mit seinen Ideen 
auf Radiscev ein wirken. Die gesellschaftlichen Voraussetzungen seines Landes 
können hier nicht näher charakterisiert werden, aber das Frankreich seiner Zeit 
durchlebte vor der Revolution des Jahres 1789 schwere Krisen, die denen in Ruß­
land in vielem nicht unähnlich waren : Krasse Gegensätze zwischen arm und reich, 
Regierenden und Regierten, Hungersnöte der bäuerlichen Bevölkerung (hervor­
gerufen durch Mißernten und durch eine schlechte Wirtschaftsordnung), der 
Kampf des Neuen, Vorwärtsdrängenden gegen das Alte usw.21)

ao) Im November 1791 z. B. erbittet sich Radièéev von A. R. Voroncov ein deutsches Buch,
vermutlich Johann Christian Meiers ,,Johann Bernhard Basedows Leben, Charakter
und Schriften unparteiisch dargestellt und beurtheilt“ , 2 Teile. Hamburg 1791—92.
Vgl. RPS, Bd. III, Moskau 1952, S. 402 ff. und 632, sowie A. N. Radistschew, Ausgewählte
Schriften, Berlin 1959 (=  RAS), S. 434 und 497. Weitere Zitate aus Radiäöevs Werken
erfolgen nach derselben russischen Ausgabe, Bd. I (1938), II  (1941) und I I I  (bereits
genannt). 21) Vgl. Lotman, a. a. O., S. 298ff.

22) Vgl. ebd., S. 278 und 295f., H. Junker, a. a. 0., S. 405 und Werner Krauss, Studien und 
Aufsätze, Berlin 1959 (Neue Beiträge zur Literaturwissenschaft, Bd. 8), S. 199—203.

23) Herder, a. a. 0., S. 15. Hervorhebungen von mir.
24) Es ist wohl selbstverständlich, daß es sich im Rahmen der vorliegenden kleinen Unter­

suchung nicht um eine erschöpfende Darstellung handeln kann.

Rousseau war ein geistiger Wegbereiter der Französischen Revolution22), wie es 
auch Radiscev für sein Land wurde. Dieser fühlte und erkannte in Rousseau einen 
verwandten Denker. Was er dann von diesem aufnahm, blieb nicht unverarbeitet, 
sondern half ihm, seine Ideen weiterzuentwickeln und schärfer zu formulieren. 
Vielleicht sollte daher besser von der Verwandtschaft oder Nähe Rousseaus als von 
dessen Einflüssen gesprochen werden, um Mißverständnissen vorzubeugen. In 
einem Bild sei daher zusammenfassend mit den Worten Herders ausgedrückt, wie 
in der vorliegenden Arbeit der Terminus „Einfluß“ aufzufassen ist:

,,Wie der köstlichste Wein von seinem Boden Geschmack nimmt, Saft und 
Farbe, so sind wir die Gewächse der Zeit; Dies kocht reifer die Sonne, dem 
gibt sie süßere Anmut. Aber des Bodens Natur ändert nicht Sonne noch Zeit.“23)

Wir werden im folgenden die geistige Verwandtschaft Radiäcevs und Rousseaus 
vor allem in bezug auf soziologisch-politische Probleme untersuchen, jedoch werden 
auch einige andere Problemkreise (die Auffassung vom Einzelmenschen, die Be­
tonung der Gefühle und die Auffassung von der Natur) gestreift.24) Dazu sei noch 
bemerkt, daß es sich größtenteils um philosophische Probleme handelt; aber 
Philosophie und belletristisches Schaffen lassen sich bei Rousseau und RadiScev 
nicht immer trennen. Auch darin ähneln beide einander.



Radisöev und Rousseau 127

Beim Lesen der Werke Radiêcevs fällt sehr schnell ein außerordentlich starkes 
Mitgefühl mit den Leiden seines Volkes auf. Wir brauchen nur an seinen Roman 
„Путешествие из Петербурга в Москву“ zu erinnern, um klarzumachen, daß 
dieses Mitleid, das sich zu einem Mitleiden steigert, die Grundvoraussetzung seines 
Werkes ist. Freilich wird es jederzeit Mitleid gegeben haben, aber in dieser Dyna­
mik ist es erst im aktiven Sentimentalismus zum Ausdruck gekommen, und hier 
sehe ich die geistige Verwandtschaft zu Rousseau sehr deutlich, der Mitleid und 
Selbsterhaltung zu den beiden Prinzipien erklärt, die vor der Vernunft da waren. 
Das Mitleid „verhindert, daß wir irgendein empfindendes (!) Wesen, vornehmlich 
von unseresgleichen, ohne natürliche Abscheu untergehen oder leiden sehen kön­
nen , es ist „ein Gefühl, das uns in die Lage des Leidenden versetzt“ und „treibt 
uns an, jedem Leidenden ohne Überlegung Hilfe zu leisten“ ; auf das Mitleid sind 
alle gesellschaftlichen Tugenden zurückzuführen (U 40, 75f.). Das vorhandene 
Mitleid erstreckt sich allgemein auf jeden Leidenden, konkret schwebt aber beiden 
Schriftstellern immer wieder der krasse Unterschied zwischen arm und reich, 
Herren und Knechten, Unterdrückern und Unterdrückten vor. Für RadiScevs 
Reisebeschreibung etwa gilt dies passim; ich beschränke mich daher auf einige 
Beispiele bei Rousseau.

In seiner Abhandlung über die Ungleichheit schreibt er: „Wie groß ist der 
Unterschied zwischen den auserlesenen Speisen der Reichen, die erregende Säfte 
zu sich nehmen und unter Verdauungsstörungen leiden, und der schlechten, häufig 
sogar unzureichenden Kost der Armen, die, wenn sie einmal genug zu essen haben, 
verleitet werden, ihren Magen zu überladen“ (U 52). An einer anderen Stelle 
prangert Rousseau die „übermäßige Arbeitslast, mit der die Armen beladen sind, 
die noch gefährlichere Verweichlichung, der sich die Reichen überlassen“ (U 140f.), 
sowie den Zustand an, daß „eine Handvoll Menschen im Überfluß lebt, während 
die ausgehungerte Menge das Notwendigste entbehrt“ (U 125). Schließlich klagt er 
darüber, daß „ein Häuflein Mächtiger auf dem Gipfel der Macht und des Glückes“ 
steht, „während die große Masse in Dunkelheit und Elend schmachtet“ (U 120).

Die Masse sei zu einem dem Vieh gleichgestellten Sklaven erniedrigt worden 
(U 117). Die heutigen Völker haben zwar keine Sklaven, sind aber dafür selbst 
welche.25)

25) Vgl. Jean-Jacques Rousseau, Der Gesellschaftsvertrag, Leipzig o. J. (1958?), Ausgabe 
des Verlages Philipp Reclam jun. (im folgenden zitiert als: G), S. 108.

Rousseau greift mit den geschilderten Ideen die Grundlagen des Staates, näm­
lich das feudalistische System, an, welches er ein „sinnloses System“ nennt, „das 
den Grundsätzen des Naturrechts und jeder gesunden Staatsordnung völlig wider­
spricht“ (G 13). Genau dieselben Probleme stehen in den Werken Radiscevs, vor 
allem in seiner Reisebeschreibung, im Mittelpunkt. Ihm geht es ja gerade um die 
Beseitigung der Leibeigenschaft und zunächst darum, diese und das gesamte Feudal­
system mit dem Zaren an der Spitze als die wahren Schuldigen an der Not des



128 T. WITKOWSKI

Volkes anzuprangern.2e) Sowohl für Rousseau als auch für Radiscev ist ein Herrscher 
mit der Gesellschaftsordnung nicht vereinbar. Rousseau sagt: ,,Wenn ... ein Volk 
verspricht, bedingungslos zu gehorchen, so löst es sich durch ein solches Versprechen 
selbst auf und verliert seine Eigenschaft als Volk ; sobald ein Herrscher da ist, gibt 
es keinen Souverän mehr, und von dem Augenblicke an ist der Staatskörper ver­
nichtet“ (G 29). Schließlich verkündet Rousseau, daß „der eigenmächtige Befehl 
irgendeines Menschen, wer er auch immer sein möge, niemals ein Gesetz ist“ (G 
43). Radiscev hatte bereits 1772 in der bekannten Bemerkung über die Selbst­
herrschaft (vgl. RPS II, S. 282) gesagt, daß diese der menschlichen Natur am 
stärksten widerspreche. In seinem vermutlich zwischen 1782 und 1789 nieder­
geschriebenen ,,Опыт о законодавстве“ drückt er sich sehr vorsichtig aus, wenn 
er dasselbe meint wie der französische Philosoph: „Говоря о праве личном госу­
даря, мы не будем разыскивать основания самодержавной власти, в законе 
основанной; ибо закон есть воля самодержавная и власть его разширенная и 
стесняться будет по его воле. Мы возрим царя, на престоле седящего, и ска­
жем нечто о праве государя и о его обязанностях“ (RPS II S. 9).

Wenn sich Radiscev z. T. vorsichtiger ausdrückte, so war er doch zugleich kon­
kreter als Rousseau : Er nennt den Zaren selbst und spricht nicht von Herrschern 
allgemein. Hier liegen gewisse allgemein festzustellende Unterschiede zwischen 
Radiscev und Rousseau. In seiner Reisebeschreibung hat es Radiscev übrigens 
nicht an Schärfe, auch gegenüber dem Zarismus, fehlen lassen. Wir müssen aber 
auch feststellen, daß sowohl er als auch Rousseau mitunter von einem Vater-Kind- 
Verhältnis zwischen Herrschern und Völkern sprechen27); jedoch geht aus dem 
Zusammenhang hervor, daß beide diese Auffassung nicht teilen.28) Beide Verfasser 
hatten ein äußerst ausgeprägtes Gerechtigkeitsgefühl. Um dies zu veranschau­
lichen, sei auf eine Episode in Rousseaus „Bekenntnissen“ verwiesen. Er erzählt 
uns darin, daß er einst als Kind falsch verdächtigt und, da er kein falsches Ge­
ständnis ablegen wollte, grausam geschlagen worden sei. „Den körperlichen

26) Unter Umständen waren es auch „außenpolitische“ Erwägungen, die dabei ausschlag­
gebend waren ; denn Katharina II. verstand es sehr wohl, im Ausland den Eindruck einer 
aufgeklärten Monarchin zu erwecken, indem sie u. a. mit Voltaire und Diderot einen 
regen Briefwechsel pflegte und beiden große Ehrungen zukommen ließ. Vgl. A. A. Kajev, 
Русская литература, Moskau 31958, S. 496f.; D. D. Blagoj, История русской литера­
туры XVIII века, Moskau 31955, S. 210ff., und V. Orlov, Радищев и русская литера­
тура, Moskau 1949, S. 6.

27) Vgl. G 7 und 85 sowie RPS I, 222.
28) Bei Radiäöev könnte man auch meinen, daß er wirklich daran glaubt, der Herrscher 

sei der Vater des Vaterlandes. Da jedoch die Abhandlung darüber, wer ein Sohn des 
Vaterlandes sei („Беседа о том, что есть сын отечества“), auf die wir uns hier beziehen, 
einen Idealfall darstellt, kann die Aussage von dem Herrscher als dem Vater seines 
Volkes auch als moralische Forderung (deren Verwirklichung aussteht) oder als Ironie 
aufgefaßt werden.



Radisèev und Rousseau 129

Schmerz empfand ich trotz seiner Heftigkeit ziemlich wenig, ich fühlte nur E nt­
rüstung, Raserei, Verzweiflung . . . und sollte ich ein Alter von hunderttausend 
Jahren erreichen, jene Augenblicke werden mir stets gegenwärtig bleiben. Dieses 
erste Fühlen der Gewalt und der Ungerechtigkeit hat sich so tief in meine Seele 
eingegraben, daß mich alle Gedanken, die darauf zurückgreifen, wieder in die 
gleiche Aufregung versetzen, und dieses in seinem Ursprünge nur mich selber 
betreffende Fühlen hat eine solche Festigkeit an sich bekommen und sich so von 
jedem persönlichen Interesse losgelöst, daß mein Herz beim Anblick oder Bericht 
jeder ungerechten Handlung sich entflammt, welches auch immer ihr Gegenstand 
oder der Ort sei, an dem sie geschieht, so, als ob ihre Wirkung auf mich zurück­
fallen könnte.“ 29) Das gleiche läßt sich mutatis mutandis auch von Radiscev sagen, 
so wenn er sich über die Grausamkeit und Ungerechtigkeit der Gutsbesitzer em­
pört usw.30)

20) Jean-Jacques Rousseau, Bekenntnisse, Leipzig (Insel-Verlag) 1959 (=  B), S. 25 f.
30) Vgl. RPS I, S. 325f., 350f., 368f., 378 und viele andere Stellen der Reisebeschreibung.

Man beachte auch, daß Rousseaus Abhandlung über die „Ungleichheit“ implizite das 
Problem der „Ungerechtigkeit“ enthält, ja voraussetzt und daß etwa Radiscevs Reise­
beschreibung die Ungerechtigkeiten der mit der Leibeigenschaft gegebenen Ungleich­
heit anklagt.

31) Vgl. auch RPS III, S. 145, 148, 11 ; RPS I, S. 278f. u. a.
«) Vgl. U S. 22, 24, 25, 36, 82, 113, 125; G S. 25, 27f., 37, 58, 67; RPS III, S. 154, 12 — 14

U S W .

Die gemeinsame philosophische Ausgangsposition, von der aus Radiscev und 
Rousseau diese Probleme behandeln, ist die von Rousseau vertretene Lehre vom 
Naturrecht : Mensch und Tier als empfindenden Wesen kommt, ,,das Recht zu, sich 
vom anderen nicht unnütz mißhandeln zu lassen“ (U 41). ,,Von Natur hat jeder 
Mensch ein Recht auf alles, was er notwendig braucht“ (G 25, vgl. auch G 60, 
118f. usw.). Radiscev formuliert das Wesen des Naturrechts ebenfalls sehr konkret : 
,,Человек, происходя на свет, есть равен во всем другому. Немощен, наг, 
алчущ, жаждущ; первое откуда его стремление или естественная есть обязан­
ность искати своего пропитания и сохранения; первое его право есть упо­
требление вещей, нужных на удовлетворение его недостатков. Сие данное нам 
природою право никогда истребиться не может, потому что основано на необ­
ходимой нужде. Если забудем его на мгновение, то разрушение наше есть 
неизбежно. Се основание закона естественнаго“ (R PSIII, S. 10). An einer an­
deren Stelle des eben zitierten ,,0пыт о законодавстве“ heißt es: ,,Права единст­
венныя имеем мы от природы, закон определяет безбедное только оных упот­
ребление“ (RPS III, S. 12).31) Aus diesen Auffassungen ergibt sich, daß jeder 
Mensch von Natur aus gleich ist, womit gemeint ist, daß jeder Mensch vor dem 
Gesetz gleich, ihm also gleichermaßen unterworfen ist, und (bei Rousseau) daß 
jeder das gleiche Recht hat, Gesetze zu geben.32) Die in dem Satz „Государь есть 
первый гражданин народнаго общества“ (RPS II, S. 282) endende und evident



130 T. W ITKO W SKI

unter dem Einfluß Rousseaus stehende Bemerkung Radiscevs über die Selbst­
herrschaft gehört in diesen Zusammenhang. Rousseau bedient sich bei der Dar­
legung desgleichen Sachverhaltes der Worte Ludwigs XIV. : ,,Man sage also nicht, 
ein Fürst sei den Gesetzen seines Staates nicht unterworfen. In Wahrheit ent­
spricht gerade die entgegengesetzte Auffassung dem Völkerrecht. . .“ (U 111). 
Man wird ohne Übertreibung behaupten dürfen, daß die Verwendung dieser Worte 
eines Monarchen ein sehr geschickter Schachzug war, dessen sich übrigens auch 
Radiscev in seinem zwischen 1782 und 1789 entstandenen ,,0пыт о законо- 
давстве“ bediente: ,,,Лаксатели по все дни всем земным обладателям говорят, 
что народы их для них сотворены. Однакож мы думаем и за славу себе вмен­
яем сказать, что мы сотворены для нашего народа4 u  (RPS III, S. 17). Es handelt 
sich dabei um einen Ausspruch Katharinas II.

Sowohl Rousseau als auch Radiscev vertreten die Auffassung, daß die Macht des 
Volkes ,,die ursprüngliche und daher oberste Macht“ sei.33) Rousseau baut darauf 
seine Lehre vom Volk als Souverän auf (G20ff., 28ff., 33ff., 64,70,105f., 117usw.) 
und entwickelt seine Staatslehre im „Gesellschafts vertrag“ , wonach sich die 
Menschheit durch einen Vertrag zur Gesellschaft34) konstituiert (vgl. auch U 43, 
103f., 107). Rousseau geht dabei mit viel Phantasie vor, vor allem, wenn er seine 
Ansichten historisch zu unterbauen versucht. Radiscev übernimmt die Lehre vom 
Gesellschaftsvertrag, die er jedoch von vielem phantastischen Beiwerk säubert. 
Ати klarsten sind seine diesbezüglichen Auffassungen in der obengenannten An­
merkung über die Selbstherrschaft niedergelegt, wo es u. a. heißt: ,,Если мы 
живем под властию законов, то . . . для того, что мы находим в оном выгоды. 
Если мы уделяем закону часть наших прав и нашея природныя власти, то 
дабы оная употребляема была в нашу пользу; о сем мы делаем с обществом 
безмолвный договор. Если он нарушен, то и мы освобождаемся от нашея 
обязанности.“ 36)

33) „Собрание граждан именуется народом; соборная народа власть первоначальная, 
а потому власть вышшая, единая, состав общества основати или разрушить мо­
гущая44 (RPS III, S. 10).

34) Gesellschaft =  Staat; vgl. Goldammer in U S. 12.
35) RPS II, 282. Zu Radiâëevs diesbezüglichen Ansichten vgl. auch RPS I, S. 188f., 278f.;

III, S. 10, 15.

Beide Schriftsteller meinen, daß die Menschen beim Eingehen des Vertrages auf 
einen Teil der Freiheiten verzichten (sie veräußern diese nicht, denn dies ist nicht 
möglich), um andere Vorteile dafür einzutauschen. Freiheit und Gleichheit sind 
die höchsten gesellschaftlichen Güter für Rousseau: ,,Wenn man untersucht, 
worin denn eigentlich das höchste Wohl aller besteht, was der Zweck eines jeden 
Systems der Gesetzgebung sein soll, so wird man finden, daß es auf zwei Haupt­
gegenstände hinausläuft, auf Freiheit und Gleichheit ; Freiheit, weil jede Abhängig­
keit des einzelnen eine ebenso große Kraft dem Staatskörper entzieht ; Gleichheit, 
weil die Freiheit ohne sie nicht bestehen kann“ (G 58). Für Rousseau ist eigentlich



Radisèev und Rousseau 131

die Freiheit das zentrale Problem seiner Werke, das Wort taucht fast auf jeder 
Seite auf. In den „Bekenntnissen“ schildert er, wie durch Gespräche mit seinem 
Vater in ihm „jener freie, republikanische Geist, jener stolze, unbeugsame, gegen 
jedes Joch mid alle Knechtschaft aufsässige Charakter“ , der ihn sein ganzes 
Leben „gepeinigt hat“ (B 12) erwuchs. Es war ein unbändiger Freiheitsdrang. 
Rousseau fühlte sich oft unfrei, wo er es gar nicht war. Für ihn war das Freiheits­
problem immer aktuell, aber immer nur von ihm aus. Man ist versucht, überspitzt 
zu sagen, daß es ihm immer um seine persönliche Freiheit ging, obwohl er gewiß 
leidenschafthch für Freiheit und Toleranz als aUgemeine Prinzipien der Auf- 
klärung eintrat.

Bei Radiäcev Hegen die Akzente anders. Auch für ihn ist die Freiheit „дар небес 
благословенный, источник всех великих дел“ (RPS I, S. 1), wie es in seiner Ode 
„Вольность heißt, deren ihr beigemessene Bedeutung Radiscev dadurch unter­
streicht, daß er große Teile aus ihr in der Reisebeschreibung abdruckt.36) Aber 
hinter seiner Forderung nach Freiheit, Gleichheit und Recht steht nicht so sehr 
der persönliche Freiheitsdrang als vielmehr das Mitgefühl und Mitleiden mit dem 
Volke und der entschlossene Wille, diesem zu helfen. Rousseau hätte sich wohl nie 
solchen Gefahren ausgesetzt wie Radiscev. Seine Gefahren waren mehr abenteuer­
licher Art, und sein unruhiges Leben hat er großenteils seinem unsteten Charakter 
zu verdanken. Beiden ist gemeinsam, daß sie gegen eine auf Kosten der Freiheit 
erkaufte Ruhe bzw. Frieden ein treten: „Im Kerker lebt man auch ruhig ; genügt 
das, um sich wohl zu fühlen?“ schreibt Rousseau einmal (G 11), und an anderer 
Stelle: „ . . . was zum Wohlergehen der Menschheit in Wahrheit beiträgt, ist 
weniger Frieden als die Freiheit“ (G 164f.). In der bereits genannten Ode an die 
Freiheit schreibt Radiscev fast dasselbe: „Покоя рабского под сенью / Плодов 
златых не возрастет; / Где все ума претит стремленью, / Великость там не 
прозябет“ (RPS I, S. 4). Man könnte auch die Stelle aus dem Kapitel „Яжелбицы“ 
seiner Reisebeschreibung zitieren: „И вы желаете лучше тишину и с нею том­
ление и скорбь, нежели тревогу и с нею здравие и мужество. Молчите скаред­
ные учители, вы есте наеминики мучительства; оно проповедуя всегда мир и 
тишину, заключает засыпляемых лестию в оковы“ (RPS I, S. 299).

3e) Vgl. auch RPS III, S. 5 — 8, 13. Mit dieser Auffassung steht Radiäöev in unmittelbarer
Nähe des Abbé Raynal, für den die Freiheit das größte Geschenk des Himmels war;

vgl. David Marshall Lang, The First Russian Radical, London 1959, S. 108.
37) Vgl. ebd., S. 52. — Siehe auch meine Rez. zu Lang in: ZfSl ѴП, S. 624ff.

Der höchste Zweck der durch den Vertrag zusammengeschlossenen Gesellschaft 
ist die Erhaltung und das Wohl ihrer Glieder, wobei die Zunahme der Bevölke­
rungszahl ein oder das wichtigste Kriterium darstellt (vgl. G 95, 164f. ; RPS III, 
S. 146, 156f., 5). Hier greift Radiscev die Probleme der Kindersterblichkeit, der 
Landflucht und des Hungers der Bauern im zaristischen Rußland seiner Zeit auf 
und verbindet sie mit den Ideen Rousseaus, Helvetius’ und anderer Aufklärer.37)



132 T. WITKOWSKI

Aus der oben zitierten Auffassung, derzufolge ein Herrscher mit der Volks­
souveränität nicht vereinbar sei (Radiscev sagt ja in der genannten Anmerkung 
über die Selbstherrschaft, daß diese ein Zustand sei, der der menschlichen Natur 
am stärksten widerspreche), folgt, daß das Volk berechtigt ist, einen Despoten zu 
stürzen, sobald es dazu in der Lage ist: ,,Ein Aufstand, durch den ein Sultan ent­
thront oder umgebracht wird, ist eine ebenso rechtmäßige Handlung wie diejenige, 
durch welche er tags zuvor über das Leben und das Vermögen seiner Untertanen 
verfügt hat. Gewalt hielt ihn an der Macht; Gewalt stürzt ihn. Alles vollzieht sich 
nach der natürlichen Ordnung“ (U 122). Ein andermal schreibt Rousseau: „So­
lange ein Volk gezwungen wird zu gehorchen, so tu t es wohl, wenn es gehorcht; 
sobald es sein Joch abzuschütteln imstande ist, so tu t es noch besser, wenn es das­
selbe von sich w irft. . .“ (G 6; vgl. auch ebd., S. 10, 15, 50f., 67f., 60, 86, 112—114). 
Radiscev ist in der Anmerkung zur Selbstherrschaft der gleichen Auffassung: 
„Если он (der Vertrag, T. W.) нарушен, то и мы освобождаемся от нашея об­
язанности. Неправосудие государя дает народу, его судии, то же и более над 
ним право, какое ему дает закон над преступниками“ (RPS II, S. 282). Radi­
scev vertritt also in dieser Beziehung die gleichen Auffassungen wie Rousseau und 
etwa Raynal.38) Radiscev räumt dem Volke das Recht ein, einen Herrscher zu 
bestrafen39), und wird wesentlich konkreter, indem er nicht nur die Revolution 
rechtfertigt, sondern auch für Rußland ankündigt, so z. B. in der Ode an die Frei­
heit: ,,Ho мститель, трепещи, грядет; / Он молвит, вольность прорекая, / И се 
молва от край до края, / Глася свободу, протечет. / Возникнет рать повсюду 
бранна, / Надежда всех вооружит; / В крови мучителя венчанна / Омыть 
свой стыд уж всяк спешит. / Меч остр, я зрю, везде сверкает, / В различных 
видах смерть летает, / Над гордою главой паря. / Ликуйте, склепанны народы,/ 
Се право мщенное природы / На плаху возвело царя“ (RPS I, S. 4f., vgl. auch 
S. 368f.).

38) Vgl. auch U S. 106, 111, 114, 122; G S. 9f., 97; RPS III, S. 164f., 10, 14 sowie Lang 
a. a. O. S. 108f.

39) Vgl. Lotman, a. a. О., 8. 296 — 298.

Mit der Rechtfertigung bzw. Ankündigung der Revolution ist der Höhepunkt 
der gesellschaftlichen und politischen Auffassungen erreicht. Rousseau half in 
seinem Lande entscheidend, die Französische Revolution geistig vorzubereiten, und 
diese selbst sah ihn als ihren Vater an und versuchte, seine Ideale zu verwirklichen. 
Auch Radiscevs Werke hätten eine Revolution vorzubereiten geholfen ; da sie aber 
viel konkreter und schärfer waren als die Rousseaus und da zumal die russische 
Zensur strenger war als die französische, fanden seine Werke nicht die sonst zu er­
wartende Verbreitung. Unter dem Volke kursierten sie in Abschriften, und Puskin 
und den Dekabristen waren sie bekannt und ein Vorbild. Katharina selbst er­
kannte sehr wohl die Gefährlichkeit Radiscevs. Sie sah in ihm einen Schriftsteller, 
der sich in Rußland als erster im Sinne der Französischen Revolution betätigen



Radisôev und Rousseau 133

wollte, und verurteilte ihn zum Tode, „begnadigte“ ihn jedoch zu langjähriger 
Verbannung in Sibirien.

Sowohl Rousseau als auch Radiscev sind Kinder ihrer Zeit, und das heißt, daß 
beide führende Vertreter der Aufklärung sind, wenngleich sie (vor allem Rousseau) 
weit über diese hinausgehen und deren Grundlagen erschüttern. Die Betonung des 
Gefühls und die radikale Verneinung von Kultur, Wissenschaft und Zivilisation 
durch Rousseau stellten sogar das ganze System der Aufklärung in Frage.40) Aus 
dem Erziehungsoptimismus der Aufklärung heraus lehnen sie die Todesstrafe ab 
(G 40; RPS I, S. 182 ; III, 163). Für sie ist kein Mensch so tief gesunken, als daß er 
nicht durch Erziehung gebessert werden könnte.41) Die didaktische Tendenz 
durchzieht beider Werke 42), ja, Rousseau hat sogar in dem umfangreichen Ro­
man ,,Emil oder die Erziehung“ (1762) ein ganzes Erziehungssystem entworfen, 
das aber — im Gegensatz zu Radiäcev — auf den Einzelmenschen gerichtet ist. Hier 
ergeben sich grundsätzliche Unterschiede zwischen Radiscev und Rousseau. 
Während dieser aus seiner Zurück-zur-Natur-Haltung und aus der Auffassung, 
daß es im Naturzustand keine Familien gegeben und jeder für sich allein gelebt 
habe (U 63f., 70, 81, 87, 124; G 6f.), schlußfolgert, daß der Mensch erst durch das 
Vorhandensein der Gesellschaft schlecht wurde (U 71, 73, 84, 88, 93f., 138—140, 
167f.), daß also im Grunde genommen die Gesellschaft dem natürlichen Zustand 
widerspreche, betont Radiäcev, daß der Mensch für die Gemeinschaft geschaffen 
sei und bejaht somit die Gemeinschaft (RPS I, S. 219f. ; III, S. 28, vgl. auch die 
noch weiter unten folgenden Ausführungen). Als Aufklärer sehen Rousseau und 
Radiscev den Menschen als vornehmstes Studienobjekt an, als Sentimentalisten 
wenden sie sich vor allem seiner Psychologie zu und schildern diese in ihren belle­
tristischen Werken. In seinen „Bemerkungen zu den Beobachtimgen über das Ge­
fühl des Schönen und Erhabenen“ schreibt Kant, der erste Eindruck, den man 
beim Lesen der Schriften Rousseaus bekomme, sei, daß man eine „ungemeine 
Scharfsinnigkeit des Geistes, einen edlen Schwung des Genius und eine gefühlvolle 
Seele in einem so hohen Grade antrifift, als vielleicht niemals irgendein Schrift­
steller, von welchem Zeitalter oder von welchem Volke er auch sei, vereint be­
sessen haben . . . Wenn es irgendeine Wissenschaft giebt, die der Mensch wirklich be­
darf, so ist es d ie,. . . aus der er lernen kann, was man seyn muss, um ein Mensch zu 
seyn“**) Dieses Zitat und das S. 121 Fußn. 2 zitierte Gedicht Herders zeigen, wie

40) Vgl. H. A. Korff, Geist der Goethezeit, Bd. I, Leipzig 21954, S. 69ff.
41) Ganz abgesehen davon, daß nach Radiäöevs Auffassung die Todesstrafe unnötig und 

zwecklos ist (vgl. RPS I, S. 182).
42) Vgl. u. a. U S. 82, 147 f.; G S. 84; RPS I, S. 221; III, S. 65.
43) Immanuel K ant’s Sämtliche Werke, hrsg. von Rosenkranz und Schubert, Bd. XI 1, 

Leipzig 1842, S. 240f. Vgl. dazu auch Rousseau: „Man hat nur eine Wissenschaft die 
Kinder zu lehren; nämlich die der menschlichen Pflichten“ (Emil oder über die Erzie­
hung [=  Emil], Erster TeU, Braunschweig 1789, S. 138f.). Zu Radiäöevs diesbezüglichen 
Auffassungen vgl. die Darlegungen weiter unten (S. 135f.).



134 T. WITKOWSKI

befreiend Rousseau in dieser Hinsicht gewirkt hat. Rousseau hat der Literatur und 
dem Leser seiner Zeit ganz neue Bereiche des Geistigen und Seelischen eröffnet 
(vgl. A. Junker, a. a. O., S. 405). Wie bereits oben ausgeführt, war Radiscev wegen 
der strengen zaristischen Zensur diese Wirkung versagt; wir dürfen aber anneh­
men, daß diese nicht gering gewesen wäre.

Im Unterschied zu den gänzlich der Aufklärung verhafteten Schriftstellern be­
urteilen Rousseau und Radiscev als Sentimentalisten die menschlichen Gefühle 
und Leidenschaften nicht negativ.44) Sie vergewaltigen diese nicht durch den Ver­
stand, um sie erst durch ihn ,,vernünftig“ zu machen. Wohl klingen hier und da 
auch negative Wertungen an, so wenn Rousseau von den erst in der Gesellschaft 
entstandenen Leidenschaften (U 72, 81, 101 f.) oder Radiscev von den durch die 
Verknüpfung von verkehrtem Denken ( ! ) und Leidenschaften hervorgerufenen 
neuen Verbrechen (RPS III, S. 146) oder davon spricht, daß ein überschweng­
liches Herz schon häufig den Verstand in die Irre geführt habe (RPS II, S. 39). 
Aber im großen ganzen werden doch die Leidenschaften und Gefühle (vor allem 
diese) positiv gewertet: ,,Die Moralisten mögen . . . sagen, was sie wollen“ , meint 
Rousseau, ,,der Verstand hat den menschlichen Leidenschaften vieles zu ver­
danken, die, wie allgemein anerkannt wird, dem Verstände wiederum vieles schuldig 
sind. Unsere Vernunft wird durch das Wirken der Leidenschaften vervollkommnet. 
Wir ringen um Erkenntnis, weil wir genießen wollen“ (U 58). Das Mitleid als ,,das 
reine natürliche Gefühl“ geht „jeglicher Überlegung“ voraus (U 74). Es ist „viel mehr 
Sache des Gefühls als des Verstandes . . .  zu entscheiden, worin das Glück be­
steht“ (U 169). Der Erkenntnis geht die Empfindung voraus: „Ich empfand, ehe 
ich dachte, das ist das gemeinsame Schicksal der ganzen Menschheit, ich erfuhr es 
jedoch tiefer als irgend jemand anders“ (B 10). Der Mensch ist „ein leidendes und 
empfindendes Geschöpf“ (U 74, vgl. auch S. 41). Gleiche oder ähnliche Auffassungen 
finden wir auch bei Radiscev: „Но что может рассудок над чувствованием? 
Я по себе теперь вижу, что разум идет чувствованиям в след, или ничто иное 
есть, как они“ (RPS I I I ,S. 346).45) Auch für Radiscev ist der Mensch ein emp­
findendes Wesen („сие столь чувствуемое я “ ; RPS II, S. 39). Radiscev und Rous­
seau betonen wiederholt ihr empfindsames oder gefühlvolles Herz, vergießen 
Tränen der Rührung und des Schmerzes, empören sich über ungerechte Zustände 
usw.46) Eine starke Emotionalität, die sich in einem durch zahlreiche Fragen und 
Ausrufe gekennzeichneten Pathos äußert, durchzieht ihre Werke.

44) Zur Problematik Gefühl und Aufklärung vgl. M. Frischeisen-Köhler und W. Moog, 
a. a. 0., S. 350f.

45) Hier steht RadiSöev unter starkem Einfluß Helvetius’ und der englischen Sensualisten. 
Vgl. Näheres auch bei Lotman, a. a. 0., S. 292.

4e) Vgl. B S. 20, 36, 45, 51, 53, 67, 95—97, 112, 131, 136f. usw. Für Radiäöev sei auf meinen 
bereits S. 122 Anm. 7 genannten Aufsatz verwiesen.

Vom gefühlvollen, liebevollen bzw. liebebedürftigen Herzen und der Recht­
fertigung der Gefühle führt ein folgerichtiger Weg zur Überbetonung des Gefühls



Ridisèev und Rousseau 135

gegenüber der Vernunft. Durch das Herz spricht die Natur, die wahre Vernunft zu 
uns. Den Frauen ruft Rousseau zu: „Fahret fort, bei jeder Gelegenheit die Rechte 
d e S  Z U m  N u t Z e n  d e r  P f l i c h t  u n d  d e r  Tugend geltend zu
r ch/ n 'u  У 3  2 f r  h a n d e l t  u b e r  ^  G e s e t z e  d e s  Gemeinwesens und danach von 
den das Volk erhaltenden Sitten, die er „Gesetze, die nicht in Erz und Marmor 
sondern in die Herzen der Staatsbürger eingegraben werden“ nennt (G 61) und 
von Madame Warens erzählt Rousseau, daß sie, obwohl Betrüger ihr die Vernunft 
betrübten, „ihr vortreffliches Herz“ bewahrte und daß „ihr sanfter, liebevoller 
Charakter, ihr Mitgefühl für Unglückliche, ihre unerschöpfliche Güte, ihr heiteres 
offenes und freies G em üt. . . sich niemals“ veränderten (B 64). — Gleiche Ge­
danken pflegte Radisöev. Er verlangt von einem Gesetzgeber, daß er für alle Be­
wohner ein einheitliches Gesetz schaffen solle, das sich den Herzen der Bürger ein- 
Pr ägt („• • • закон для всех единый . . . , который . . . незыблем водрузится в 
сердца всех сограждан“ ; RPS III, S. 146). Lykurg, Pythagoras und Solon 
schufen neue Gesetze auch auf Grund ihrer Kenntnis des menschlichen Herzens : 
„Иногда же, уразумев из виденного, что человека движет и что управляет в 
известных обстоятельствах и случаях, на познанных побуждениях сердца 
человеческого воздвигали здание законов во всем новое“ (RPS III, S. 162). In 
einem Brief an den Grafen Voroncov, der in den schwersten Jahren der Haft und 
Verbannung Radiscev auf jede erdenkliche Weise zu helfen bemüht war, schreibt 
dieser von seinen Kindern, daß ihr Herz sie einmal lehren wird, wer ihren Vater vor 
Verzweiflung gerettet habe („Un jour ils connaîtront celui qui a sauvé leur père du 
désespoir; leur cœur le leur fera connaître.“ RPS III, S.424).47) Der an der Güte der 
Natur verzweifelnde Reisende des „Путешествие“ läßt sich durch sein Herz be­
lehren: „Разум мой вострепетал от сея мысли, и сердце мое далеко ее от себя 
оттолкнуло“ (RPS I, 227). In der Erziehung komme es daher vorrangig auf die 
Erziehung des Herzens an, da das Gefühl für Recht und Unrecht dem Herzen des 
Menschen innewohne.48) Aus seinem Leben berichtend, schreibt Rousseau: „Wenn 
mich auch die Ausschweifungen einer törichten Jugend auf einige Zeit diese weisen 
Lehren haben vergessen lassen, so habe ich doch die Genugtuung, daß eine Er­
ziehung, an der das Herz beteiligt war, nicht auf immer verloren sein kann, man 
mag noch so sehr zum Laster neigen“ (U 30). In seinen Bekenntnissen findet sich 
die bezeichnende Stelle über seine Gespräche mit einem Geistlichen, der später zum 
Vorbild des savoyardischen Vikars im „Emil“ wurde: „Ohne mich daher über 
meine Unterredungen weiter auszulassen, deren wesentlichsten Inhalt jedermann 
cinsehen kann, möchte ich nur sagen, daß seine weisen, wenn auch zunächst 
wirkungslosen Lehren in mein Herz Keime der Tugend und Religiosität streuen,

47) Vgl. den Brief in deutscher Übersetzung in: RAS S. 442—447, speziell S. 443.
48) Vgl. Emil I, S. 228. Für Radiâôev sei außer den folgenden Ausführungen auch auf zahl­

reiche entsprechende Stellen seiner Reisebeschreibung verwiesen, z. B. RPS I, S. 234, 

278, 378 u. a.



136 T. WITKOWSKI

die darin niemals untergegangen sind und nur der Pflege durch eine geliebtere 
Hand gewärtig blieben, um aufzugehen“ (B 117). Als Parallele seien einige 
grundsätzliche Ausführungen Radiscevs aus seinem Versuch über Gesetzgebung 
zitiert :

„Добродетель не может быть повеленная, ни принужденная . . .  Она исчезла, 
ее уже нет, сколь скоро она принуждена быть. Наилучшие законодатели 
старалися действительнейшими учреждениями оную вселить в сердца граж­
дан посредством мудрых учений и благоразумно устроенных упражнений. / 
Кажется, что они никакой труд о блаженстве своих государств не предприни­
мали с такою горячностью. Миной и Ликург думали, что без них пропадут все 
их старания в соделании храбрых и воинственных народов. И мы ныне дума­
ем, что все старание о блаженстве народа будет тщетно, если во младенчестве 
граждан основание оного не положено будет на добродетели. И для того 
весьма нужно устремлять как народное, так и частное воспитание к воз­
буждению нравстенных и гражданских добродетелей. Нас учат грамматике, 
наполняют головы наши словами и правилами, коих мы не понимаем. Нас 
мучат начальными правилами языков, а часто и наук, кои нам никогда полезны 
не будут. Я сего совсем не порочу. Но я бы хотел, чтобы нас учили быть 
послушливыми, смиренномудрыми, воздержными, веселыми, правосудными, 
великодушными, мужественными, чтобы изцеляли от наших предразсудков, и 
нас научали полагать нашим желаниям пределы, без коих ни мы щастливы не 
будем, ни дозволим другим быть счастливыми“ (RPS III, S. 6). Aus dem eben 
angeführten Zitat wird aber auch deutlich, wie vielschichtig gespeist diese Zeilen 
sind und daß es nicht ohne weiteres angeht, eine gewisse Anschauung auf den Ein­
fluß eines einzigen anderen Denkers zurückzuführen, im vorliegenden Falle nur auf 
Rousseau. Vielmehr sehen wir, daß Radiscev ebenso wie Rousseau starke Anregun­
gen auch aus der Antike empfangen hat.

Von den eben skizzierten Ansichten ist der Weg gewiesen zu dem neuen Natur­
gefühl Rousseaus. Aus der negativen Feindschaft gegen alle Produkte der Zivili­
sation, gegen Vernunft, Wissenschaft, Medizin, kurz einem umfassenden Kultur­
pessimismus49), entwickelt Rousseau positiv seine Lehre von der Natur. Diese ist 
vernünftig60), sie lügt nicht (U 46), sie behandelt uns mit ihrer ewig gleichen Liebe,

49) Wie völlig haltlos und fortschrittsfeindlich Rousseau in dieser Hinsicht mitunter argu­
mentierte, sei an einem Beispiel demonstriert: Der erste Mensch, der sich ein Kleid oder 
eine Wohnung verschaffte, habe sich dadurch „mit sehr entbehrlichen Dingen“ aus­
gestattet, „denn hat er sie bis dahin entbehren können, so ist es nicht einzusehen, warum 
er als Mann nicht die gleiche Lebensart ertragen sollte, an die er von Kindheit auf ge­
wöhnt war“ (U S. 55). Vgl. auch U S. 52 — 55, 91 f., 121, 123 — 125, 137f., 144f., 169f., 
G S. 164; Emil I, S. 10ff. sowie dessen berühmter Anfang: „Alles ist gut, wenn es aus 
den Händen des Urhebers der Dinge kömmt: Alles artet unter den Händen des Men­
schen aus“ (Emil I, S. 27).

50) Vgl. G S. 14 und 34.



RadiScev und Rousseau 137

straft uns aber auch, wenn wir ihre Ratschläge nicht befolgen (U 141). „Die Natur 
behandelt alle Tiere, die ihrer Obhut anvertraut sind, mit einer Liebe, aus der er­
sichtlich wird, wie eifrig sie auf ihre Rechte bedacht ist“ (U 54, vgl. auch S 94 
und 137 f.).

Die gleichen Auffassungen wie Rousseau vertritt auch Radiscev. „Уже ли, ве­
щал я сам себе, природа толико скупа была к своим чадам, что от блудящаго 
невинно, сокрыла истинну на веки? Уже ли сия грозная мачиха произвела 
нас для того, чтоб чувствовали мы бедствия, а блаженство николи? Разум мой 
вострепетал от сея мысли, и сердце мое далеко ее от себя оттолкнуло“ (RPS I, 
S. 227). Sein Vertrauen in die Natur äußert sich auch in folgenden schönen 
Stellen: ,, . . . сделай один токмо вопрос, и убедишься в том, что природа бы­
вает иногда нежною матерью, иногда мачихою завистливою. Но нет; да от­
далимся хуления! Природа всегда едина, и действия ее всегда одинаковы“ 
(RPS II, S. 66). ,,О ежелиб вы проникли цепь всея Природы, сколько вы 
можете, а можете мног! то другия бы мысли вы ощутили в себе; нашли бы, что 
любовь, а не насилие содержит толь прекрасный в мире порядок и подчинен­
ность. Вся Природа подлежит оному, и где оный, там нет ужасных позорищь, 
извлекающих у чувствительных сердец слезы сострадания, и при которых 
истинный Друг человечества содрогается“ (RPS I, S. 219). Von der hier gezeich­
neten Naturauffassung wird auch die oben behandelte Naturrechtslehre getragen.

Wir sind von den soziologisch-politischen Anschauungen beider Schriftsteller 
ausgegangen und haben in ihnen, in den Auffassungen vom Einzelmenschen, in 
der Betonung der Gefühle und in der Naturauffassung viele verwandte Züge fest­
stellen können. Noch vieles wäre zu nennen, doch will ich nur noch auf zwei Dinge 
hinweisen: Berühmt sind folgende Sätze aus Rousseaus Abhandlung über die 
Ungleichheit: ,,Der erste, der ein Stück Land umzäunte und auf den Einfall kam 
zu sagen, dies gehört mir, und einfältige Leute antraf, die es glaubten, war der eigent­
liche Begründer der bürgerlichen Gesellschaft. Welche Verbrechen, wie viele 
Kriege, Morde und Greuel, wieviel Elend hätten dem menschlichen Geschlecht er­
spart bleiben können, wenn einer die Pfähle ausgerissen, den Graben zugeschüttet 
und seinen Mitmenschen zugerufen hätte : ,Glaubt diesem Betrüger nicht ! Ihr seid 
verloren, wenn ihr vergeßt, daß die Früchte euch allen, der Boden aber niemandem 
gehört!'“ (U 86.) Radiäcev, der z. B. im Kapitel ,,Хотилов“ seiner Reisebe­
schreibung ausdrücklich das Eigentum an Grund und Boden für diejenigen fordert, 
die das Land bearbeiten51), zeigt auch gewisse Schwankungen in seinen diesbezüg­
lichen Anschauungen. Anders lassen sich ja die folgenden, evident unter Rousseaus 
Einfluß stehenden Worte gar nicht begreifen: „Как скоро сказал человек: 
сия пядень земли моя! он пригвоздил себя к земле и отверз путь зверооо- 
разному самовластию, когда человек повеляет человеком (RPS II, S. 64). )

б1) Vgl. RPS I, S. 322 und 312 sowie III, S. 157.
52) Vgl. auch Lotman, a. a. O., S. 307f.



138 T. W ITK O W SK I

Ein anderes Problem ist das der Entwicklungsmöglichkeit des Menschen. 
K. Bittner meint in seinem bereits genannten Aufsatz (S. 29), Radiäcev vertrete 
im Gegensatz zu Herder nicht nur die Meinung, daß der Mensch sich vervoll­
kommnen, sondern auch verschlechern kann: ,,Ho сие то и есть паче всего 
человека отличающее качество, что соревшенствовать он может, равно и раз­
вращаться ... Но какое животное толико успевать может в добром и худом, 
как человек?“ (RPS II, S. 48.) Diese Auffassung findet sich bereits bei Rousseau 
vorgebildet: ,,Da vielmehr einige von ihnen (von den Menschen, T. W.) verschie­
dene Eigenschaften, seien es gute oder schlechte, erworben hatten, die ihnen 
von Natur aus nicht eigen waren, müssen sie sich vervollkommnet oder verschlech­
tert haben“ (U 36; vgl. auch S. 57). Auch hierin wird man also einen direkten 
oder indirekten Einfluß Rousseaus annehmen dürfen.

Es bleibt zu fragen, wie sich Radiäcev bewußt zu Rousseau geäußert hat. Um 
es vorwegzunehmen : Einer Anzahl positiver Urteile stehen andere kritische gegen­
über. Radiscev heißt die drei Arten der Erziehung — der Natur, des Menschen und 
der Dinge (entwickelt im ,,Emil“ ) — gut und nennt in diesem Zusammenhang 
Rousseau einen großen Lehrer der Erziehungskunst.53) Ein andermal nennt er 
Rousseaus Werke unsterblich54), und wieder bei anderer Gelegenheit spricht er 
davon, daß Europa Rousseau eine ,Revolution in der allgemeinen Bildung“ ver­
danke55). Ablehnend von seinem realistischeren Standpunkt aus verhielt sich 
Radiäcev zu der im Gesellschaftsvertrag entwickelten Auffassung, daß es eine gute 
Regierung nur in einem kleinen Lande geben könne. Dadurch habe Rousseau 
viel Schaden angerichtet (RPS III, S. 47). Rousseaus Name fällt auch bei der 
Ablehnung des Individualismus, zu dem Rousseau durch die Ablehnung der 
Gemeinschaft gelangt war (U 63f., 70,81,124; G 6f. usw.). Dagegen sagt Radiscev : 
.,0т любви супружней проистекает любовь матерняя. Зачав во чреве своем, 
родив в болезни, питая своими сосцами, дитя есть, поистине, отпрыск матери, 
отрасль совершенная ... Союз их есть почти механический ... Наилютейшее 
чудовище мягчится семейственною любовию. Преторгла ею природа скитание 
зверообразного человека, обуздала его нежностию, и первое общество воз­
никло в доме отеческом. Продолжительное младенчество, продолжительная 
в неопытности юность приучает его к общежитию неприметно ... Привычка, 
благодарность, уважение, почтение делают сей союз наитвердейшим. Вот 
первое общество, вот первое начальство и царство первое. Человек рожден 
для общежития. Поздное его совершеннолетие воспретит, да человеки не разы-

53) „Изящнейший учитель о воспитании, Ж. Ж. Руссо . . .“ (RPS II, S. 65).
54) ,,...кто не знает, что Руссо многие из своих бессмертных сочинений написал среди 

болезни непрестанной (RPS II, S. 123).
55) ,,Si l’Europe doit à Rousseau la révolution qui s’est opérée dans son éducation géné­

rale . . . “ (RPS III, S. 403). Vgl. auch die deutsche Übersetzung dieses Briefes in RAS 
S. 435.



Radiscev und Rousseau 139

ДУТСЯ» к а к  звери. О, Руссо! куда тебя завлекла чувствительность необъят­
ная?“ 56)

5e) RPS II, S. 57 f. Vgl. auch den Brief Radisöevs an Voroncov vom 17. Februar 1792 in
RPS III, S. 423 — 427, speziell S. 425, und die deutsche Übersetzung dieses Briefes in
RAS S. 442-447, speziell S. 444f., und RPS I, S. 219f.

57) Vgl. Korff, a. a. O., S. 69ff.

Man kann überhaupt sagen, sofern eine Verallgemeinerung hier statthaft ist, 
daß Radiscev wesentlich stärker auf die Gemeinschaft und das Volk ausgerichtet 
ist als Rousseau. In den „Bekenntnissen“ wird sichtbar, wie deren Verfasser 
immer wieder in seinem Leben versucht hat, aus der ihn umgebenden Schicht 
des Volkes auszubrechen und in die „höheren“ Kreise einzudringen (B 32, 72, 
78, 90f„ 118). Bei Radiscev können wir die entgegengesetzte Tendenz beobachten. 
Als Adliger geht er ins Volk, „läßt sich zu ihm herab“, wenn man so sagen darf. 
Die Widersprüche in Rousseaus Werken wird man zum großen Teil auf den wider­
sprüchlichen Charakter und die Unstete seines Lebens zurückführen und hin- 
nehmen müssen. Beide waren neben der schwierigen sozialen Lage die Haupt­
hindernisse für ein regelrechtes Studium Rousseaus. Daher vielleicht seine Bil- 
dungsfeindlichkeit, mit der er sich in stärksten Widerspruch zur Aufklärung 
stellt57) und der Radiscev seinen Bildungsoptimismus (vgl. RPS I, S. 222f.; 
I ll ,  S. 147, 161, 424f.) entgegensetzt.

Im großen ganzen ist Radiêcev ausgeglichener und Spekulationen abgeneigter 
als Rousseau. Auf soziologisch-politischem Gebiet, dem Haupteinflußgebiet 
Rousseaus, können wir zusammenfassend eine Verschiedenheit der Aspekte fest­
stellen: Für Rousseau als geistigen Wegbereiter der Französischen Revolution 
gilt deren Losung Freiheit — Gleichheit — Brüderlichkeit. Die Verwurzelung 
Radiscevs in seiner Heimat, vor allem die dort herrschende grausame Leibeigen­
schaft sowie die bereits vorhandenen literarischen Tendenzen (besonders in der 
mündlichen Volksdichtung) und seine stärkere soziale Einstellung führten dazu, 
daß man bei ihm sagen könnte : Von der Brüderlichkeit und Gleichheit zur Forde­
rung nach Freiheit für alle.

10 Graßhoff/Lehmann



P. HOFFMANN

Radiscev
und die Anfänge der russischen revolutionären Tradition

In der Literaturgeschichte gibt es die verschiedensten Kennzeichen, die zur 
Charakterisierung literarischer Strömungen herangezogen werden. Welche sind 
dabei die bestimmenden? Diese Frage ist bisher noch nicht genügend erforsçht, 
um darauf eine eindeutige Antwort geben zu können, eine Antwort, die auch 
noch für verschiedene Erscheinungen und verschiedene Epochen verschieden 
ausfallen würde. Unter diesen Umständen kann jede Untersuchung, wenn sie 
sich auch nur einzelnen dieser Kennzeichen zu wendet, zur Klärung beitragen.

Als ein Merkmal literarischer Strömungen wird auch der Leserkreis angeführt, 
den die ihnen zuzurechnenden Werke finden. Ich glaube, daß man hierbei nicht 
nur an den zeitgenössischen Leserkreis denken darf, sondern auch den Leserkreis 
der folgenden Generationen mit einbeziehen sollte. Oft kann die volle Bedeutung 
einer literarischen Strömung oder eines Werkes erst so voll gewertet werden.

Wenn ich im folgenden als Historiker das Werk Radiscevs, eines der bedeutend­
sten russischen Schriftsteller des 18. Jahrhunderts, gerade unter diesem Blick­
punkt zu werten versuche, so hoffe ich, damit auch dem Literarhistoriker viel­
leicht die eine oder andere Anregung geben zu können.

Radiäcevs Werk wurde zu verschiedenen Zeiten unterschiedlich eingeordnet, 
teils dem Klassizismus, teils dem Sentimentalismus zugerechnet, wobei stets 
einzelne Seiten im Schaffen Radiscevs übermäßig betont wurden, während andere 
unerwähnt blieben. Meines Erachtens sollte man das Werk Radiscevs vom Inhalt 
her als ein frühes Werk des kritischen Realismus bezeichnen. So wird es auch von 
verschiedenen sowjetischen Literarhistorikern, beispielsweise P. N. Berkov1), 
eingeordnet. Dabei darf natürlich nicht vergessen werden, daß Radiscev im For­
malen, d. h. in Elementen des Stils, der Komposition und Handlungsführung 
usw. seiner Zeit, also dem Klassizismus und dem Sentimentalismus verhaftet 
blieb. Gerade am Beispiel Radiscevs wird‘deutlich, daß eine Einordnung allein 
nach stilistischen Merkmalen zu fragwürdigen Ergebnissen führen kann. Radiscev
г) Vgl. neuerdings den zusammenfassenden und die Frage neu stellenden Bericht von

P. N. Berkov: Некоторые спорные вопросы современного изучения жизни и твор­
чества А. Н. Радищева. In: XVIII век, сборник 4, Moskau-Leningrad 1959; besonders 
Abschnitt 5: К какому литературному направлению следует относить творчество 
Радищева? S. 194—204 (,,Таким образом следует сказать, что Радищев явился одним 
из зачинателей русского критического реализма“ — S. 199).



Die Radisôev-Tradition 141

kann nur richtig gewertet werden, wenn man sein Werk und seine Tätigkeit in 
seiner Zeit sieht, wenn man das Weiterwii'ken besonders seiner ,,Reise von Peters­
burg nach Moskau voll mit einbezieht. Wenn man so an diese Frage herangeht, 
ergibt sich gleichzeitig die Notwendigkeit, die russische revolutionäre Bewegung 
von ihren Anfängen an in ihrem Gesamtzusammenhang zu sehen. Denn Radiscev 
ist nicht nur ein bedeutender Schriftsteller, er ist gleichzeitig der bedeutendste 
Vertreter der russischen revolutionären Bewegung des 18. Jahrhunderts. Sein 
Werk wirkte das ganze 19. Jahrhundert hindurch in revolutionären und oppo­
sitionellen Kreisen Rußlands anregend, obwohl es mehr als ein Jahrhundert 
hindurch verboten blieb. Gerade diese Zusammenhänge richtig herauszuarbeiten, 
ist eine wichtige Aufgabe — auch für uns in Deutschland, versucht doch die 
westliche Ostforschung immer wieder, diese Entwicklung zu verschweigen oder 
zu entstellen, wobei sie in beiden Fällen mit der Unwissenheit der Kreise rechnet, 
für die ihre Publikationen bestimmt sind. Einige Beispiele aus der jüngsten Zeit 
mögen das illustrieren.

Peter Scheibert, Professor in Marburg, behauptet in seinem Buch ,,Von Baku­
nin zu Lenin, Geschichte der russischen revolutionären Ideologien“ 2), daß die 
,,Prägung einer eigen-russischen radikalen Weltanschauung“ 3) mit Pecorin 
beginne, einem Russen, der in den dreißiger Jahren des vorigen Jahrhunderts 
in Berlin studierte und später als römisch-katholischer Mönch in England endete.4) 
Radiscev und die Dekabristen gehören nach Scheibert nicht zur Geschichte des 
revolutionären Denkens, er sieht in ihrem Wirken nur „adliges Frondeurtum“ 5) ; 
so ist es nicht verwunderlich, daß Scheibert in seiner weiteren Darstellung diese 
Namen nicht mehr erwähnt.

2) Studien zur Geschichte Osteuropas, Bd. III, Leiden 1956.
3) Ebd., S. 343.
4) Ebd., S. 21-35.
5) Ebd., S. 10.
G) Frankfurter Wissenschaftliche Beiträge, Kulturwissenschaftliche Reihe, Bd. 1, Frank­

furt a. M. 1957.
7) Ebd., S. 34 und Anm. 24.

V. Leontovitsch meint in seiner „Geschichte des Liberalismus in Rußland“ 6), 
daß es in den Auffassungen Katharinas und Radiscevs zur Bauernfrage „keinen 
wesentlichen Unterschied“ gebe; als Begründung führt er an, daß „auch Radi­
scev ... nur eine schrittweise Befreiung der Bauern für möglich gehalten“ habe.7) 
Dabei, das sei nur am Rande festgestellt, begeht Leontovitsch eine doppelte 
Fälschung: Nicht nur die Ansichten RadiScevs werden entstellt, sondern gleich­
zeitig wird auch Katharina unterstellt, sie habe wirklich ernsthaft an eine Bauern­
befreiung gedacht. Ganz unverhüllt wird das Werk Radiscevs in der neuesten 
westlichen Radiscev-Biographie von David M. Lang verfälscht. Von formalen 
Gesichtspunkten ausgehend, wobei er Radiäcevs Ansichten aus ihrer Zeit heraus­
lösen und zu allgemeinen, für alle Zeiten und Verhältnisse gültigen Aussagen

10*



142 P. H OFFMANN

erklären will, behauptet Lang, Radiscevs Ansichten hätten nichts Gemeinsames 
,,mit dem heutigen Kommunismus, wie er in der Sowjetunion praktiziert wird“, 
und behauptet dann, Radiscev sei für die Freiheit und Unverletzlichkeit der 
Persönlichkeit eingetreten, während ,,ein guter Kommunist nicht zögert zu töten 
oder ohne Gericht einzukerkern, wenn er annimmt, der Zweck rechtfertige das 
Mittel“ .8) Derartige Lügen und Verleumdungen finden sich in großer Zahl in 
Langs Machwerk, das ein Schulbeispiel dafür ist, wie in der bürgerlichen Wissen­
schaft in immer steigendem Maße aus politischen Gründen gefälscht wird, um 
diese Fälschungen dann zur Hetze gegen die Sowjetunion zu benutzen.

8) Davin Marshall Lang, The first Russian Radical Alexander Radishchev, Londen 1959,
S. 276 — 277 (The good communist ... does not hesitate to kill or to imprison without 
trial whenever he thinks the end justifies the means).

9) Vgl. S. A. Pokrovskij, Фальсификация истории русской политической мысли в совре­
менной реакционной буржуазной литературе, Moskau 1957, S. 56 — 81 и. а.

10) Leontovitsch, а. а. О., S. 373.

Wenn man sich diese Bücher ansieht — ich kann hier auf sie nicht näher ein­
gehen — , dann zeigt sich, daß den Autoren, sowohl dem deutschen und dem eng- 
lischen Reaktionär als auch dem weißrussischen Emigranten, die eine Absicht 
gemeinsam ist, die Anfänge der russischen revolutionären Bewegung zu diffamieren 
und zu verfälschen. Scheibert, Lang und Leontovitsch sind keine Einzelfälle, 
ihre Publikationen wurden aus einer Vielzahl gleichartiger Veröffentlichungen 
herausgegriffen, die seit der Oktoberrevolution in den verschiedensten kapitah- 
stischen Ländern produziert worden sind.9)

Sucht man nach den Ursachen für dieses bewußte Verfälschen der russischen 
revolutionären Bewegung — anders kann man es beim besten Willen nicht be­
zeichnen —, dann stellt sich heraus, daß es letzten Endes von dem apologetischen 
Bestreben bestimmt ist, die russische revolutionäre Bewegung in ihrer Gesamtheit 
als dem russischen Volke angeblich wesensfremd darzustellen und dann mit dieser 
Verfälschung noch zu „beweisen“ , daß auch der Marxismus-Leninismus in Ruß­
land von jeher ein fremdes Element gewesen sei, demgegenüber man sich auf die 
„echten, wahren Traditionen“ berufen müsse; Scheibert findet sie bei Pecorin 
und Gleichgesinnten, Leontovitsch bei allem, was noch rechts von den Kadetten 
steht, die Kadetten sind ihm noch zu stürmisch, er bezeichnet ihr Programm als 
ein Programm „des russischen Radikalismus“ .10) Diesen Entstellungen der Ge­
schichte der russischen revolutionären Bewegung eine klare Darstellung der wirk­
lichen Entwicklung gegenüberzustellen, ist eine Aufgabe von großer politischer 
Aktualität — gerade für uns Osteuropahistoriker und Slawisten in der DDR. 
Sie wird aber leider noch immer nicht genügend klar erkannt. Noch immer er­
scheinen auch bei uns Publikationen, in denen die Entwicklung des russischen 
revolutionären Denkens nicht in ihrem inneren Zusammenhang herausgearbeitet 
wird, Publikationen, in denen einzelne Teile isoliert herausgegriffen werden, 
ohne die großen Zusammenhänge auch nur anzudeuten. Als Beispiel aus der



Die Radisöev-Tradition 143

jüngsten Zeit möchte ich auf die Einleitung zur deutschen Ausgabe von Radi- 
scevs Schriften11), einer sonst sehr schönen und auch sehr notwendigen Ausgabe, 
hinweisen.

n ) A. N. Radistschew, Ausgewählte Schriften, Berlin 1959.
12) о. О. (Госполитиздат) 1952.
13) Ebd., S. 6.
u ) Moskau 1957.
15) Vgl. hierzu meine ausführliche Rezension: „Eine deutschsprachige Radiööev-Auswahl“ 

in ZfSl VI (1961), Heft 1, S. 130 f.

Im großen ganzen folgt die deutsche Radiscev-Ausgabe der russischen Auswahl: 
„Избранные философские и общественно-политические произведения“ 12), 
die von Scipanov eingeleitet wird, der hier unter anderem feststellt: ,,Ein außer­
ordentlich großes historisches Verdienst RadiScevs ist es, daß er zum Begründer 
der revolutionären, antifeudalen, antiabsolutistischen Ideologie, daß er zum 
ideologischen Vorläufer der Dekabristen und der revolutionären Demokraten 
wurde.“ 13) Am Ende dieser Einleitung wird darauf hingewiesen, daß Radiscev 
von Lenin und von der revolutionären Sozialdemokratie in Rußland sehr hoch 
geschätzt wurde. Wenn auch hier die von Radiscev ausgehende revolutionäre 
Tradition für den mit dem Stoff im allgemeinem nicht vertrauten deutschen Leser 
noch nicht in genügendem Maße herausgearbeitet worden ist, so kann man doch 
nur bedauern, daß diese Einleitung für die deutsche Ausgabe nicht übernommen 
wurde. An ihre Stelle trat die Übersetzung des ebenfalls von Scipanov bearbei­
teten entsprechenden Abschnittes aus dem 1. Bande der „История философии“ 14), 
der — aus dem Gesamtzusammenhang herausgerissen — gerade diesen Gedanken 
noch viel weniger klar hervortreten läßt. Es werden nur wenige Andeutungen ge­
macht, die nur dem mit dem Stoff Vertrauten genügen können. In der „История 
философии“ ist das auch völlig ausreichend, da im folgenden Text immer wieder 
auf Radiscev eingegangen wird; so finden sich bei der Behandlung der Dekabri­
sten, Belinskijs, Herzens usw. jedesmal ausdrückliche Verweise darauf, wie von 
diesen revolutionären Denkern das Gedankengut Radiscevs aufgenommen und 
weitergegeben wurde. Als Einleitung zur ersten deutschsprachigen Auswahl der 
Schriften Radiscevs ist dieser Abschnitt aber ungeeignet, weil die ganze Bedeu­
tung Radiscevs für die russische revolutionäre Bewegung dem deutschen Leser 
nicht auf gezeigt wird.15)

Die russische revolutionäre Bewegung beginnt nicht mit Radiscev, sein Wirken 
ist ihr erster Höhepunkt. Die Anfänge gehen auf die spontane Bauernbewegung 
seit dem Ende des 16. Jahrhunderts zurück. Besonders der Bauernkrieg unter 
der Führung Stepan Razins lebte unter anderem im russischen Volkslied weiter. 
Im 18. Jahrhundert wurde infolge des sich verschärfenden feudalen Drucks bei 
gleichzeitiger Entwicklung frühkapitalistischer Verhältnisse in immer breiter 
werdenden Schichten Kritik an der bestehenden Ordnung geübt. Zu nennen wären



144 P. HOFFMANN

hier die Satiren Kantemirs, das Wirken Lomonosovs, Fonvizins, Novikovs und 
anderer. Seit den sechziger Jahren des 18. Jahrhunderts beginnt in der russischen 
Literatur die soziale Thematik stärker hervorzutreten. Aber es blieb vorerst noch 
bei der Kritik einzelner Erscheinungen, einzelner Mißstände, weshalb auch diese 
Literatur im wesentlichen geduldet werden konnte. Der erste, der die feudale 
Gesellschaftsordnung in ihrer Gesamtheit mit unerbittlicher Konsequenz in Zwei­
fel zog, das war Radiscev.

Sein Wirken ist untrennbar mit der Zeit der Krise, des inneren Zerfalls des 
Feudalsystems verbunden. Radiscev kannte ausgezeichnet die westeuropäische 
Aufklärungsliteratur. Während seiner Studienzeit in Leipzig hatte er unter ande­
rem die Schriften von Mablyl e ), Rousseau17), Helvétius u. a. studiert. Und auch 
nach seiner Rückkehr nach Rußland verfolgte er, wie aus seinen Schriften und 
auch aus seiner Bibliothek18) hervorgeht, weiterhin diese Literatur mit Aufmerk­
samkeit. Aber Versuche, Radiscevs Tätigkeit allein aus dieser Bekanntschaft 
mit der westeuropäischen Aufklärung abzuleiten, gehen am Wesen der Anschau­
ungen Radiscevs vorbei.19) Die Unterdrückung des Bauernufstandes unter Pugacev, 
das ganze Elend der rechtlosen und unterdrückten Bevölkerung20), das er in seiner 
„Reise von Petersburg nach Moskau“ schildert, das auch in seinen anderen Schrif­
ten anklingt — etwa in der nach seiner Rückkehr aus der Verbannung entstan­
denen „Beschreibung meines Besitztums“ — alles das ist der notwendige Hinter­
grund seines Wirkens, ohne den sein revolutionäres Pathos unverständlich blei­
ben würde. Radiscev, der selbst aus dem Adel stammte und Grundbesitzer war, 
sah die schwere Lage der Bauern; er erkannte auch, daß eine Änderung der be­
stehenden ungerechten Verhältnisse gerade von den unterdrückten Schichten, 
nicht aber vom „aufgeklärten Monarchen“ zu erwarten sei. RadiScev schreibt: 
„Doch der Bauer ist im Gesetz tot, sagten wir ... Nein, nein, er lebt, er wird leben, 
wenn er es will.“ 21) An einer anderen Stelle schreibt er: „Aber die Freiheit des 
Landvolkes verstößt, wie man es nennt, gegen das Eigentumsrecht. Und alle, 
die für die Freiheit eintreten könnten, sind große Grundbesitzer ; und die Freiheit

16) Vgl. Ju. M. Lotman, Радищев и Мабли. In: XVIII век, сборник 3, Moskau-Leningrad 
1958, S. 276-308.

17) Vgl. den Bericht von T. Witkowski, RadiScev und Rousseau.
18) Vgl. Ja. L. Barskov, Книги из собрания A. H. Радищева. In: Дела и дни, 1/1920, 

S. 397-402.
1Э) Vgl. Pokrovskij, а. а. О., bes. S. 70 — 72 и. а.
2Ü) Vgl. P. N. Berkov, Некоторые спорные вопросы ..., а. а. О., S. 172 — 178 (1: 

Является ли философская и литературная концепция „Путешествия из Петербурга 
в Москву“ отражением одного только движения Пугачева?).

21 ) A. N. Radisöev, Избранные философские и общественно-политические произведения, 
S. 128; deutsch: Die Reise von Petersburg nach Moskau, aus dem Russischen über­
setzt von A. Luther (=  Quellen und Aufsätze zur russischen Geschichte, hg. von Karl 
Stählin, Heft 4), Leipzig 1922, S. 90.



Die RadiSöev-Tradition 145

ist nicht von ihren Ratschlägen zu erwarten, sondern von der Schwere der Knecht­
schäft selbst.“ 22)

22) Ebd., S. 174; deutsch ebd. S. 139.
23) Ebd., S. 191, deutsch ebd. S. 159.
21) Ebd., S. 85; deutsch ebd. S. 44-45 .
25) Ebd., S. 213; deutsch ebd. S. 183.
2б) Ebd., S. 542 (eigene Übersetzung).

Und was bedeutet es, wenn Radiscev ausruft: ,,Oh, wenn die von schweren 
Fesseln bedrückten Sklaven in ihrer Verzweiflung rasend, mit dem Eisen, das 
ihre Freiheit hindert, unsere Häupter zerschmetterten, die Häupter ihrer un­
menschlichen Herren, und ihre Äcker mit unserem Blut röteten, was verlöre dabei 
der Staat? Aus ihrer Mitte würden bald große Männer hervorgehen, das nieder­
gemetzelte Geschlecht zu ersetzen; diese würden aber anders von sich denken 
und wären des Rechtes der Unterdrückung beraubt.“ Über die Konsequenzen 
seiner Worte war sich Radiäcev dabei wohl im klaren, denn er fährt fort: ,,Das 
ist kein Traum, sondern der Blick dringt durch den dichten Schleier der Zeit, 
der die Zukunft vor unseren Augen verhüllt : Ich blicke über ein ganzes Jahrhun­
dert hinaus!“ 23)

An anderen Stellen seines Werkes betont Radiscev: ,,Und glücklich der Schrift­
steller, wenn er mit seinem Werk auch nur einen aufzuklären vermochte.“ 24) 
Und über Lomonosov schreibt er Worte, die voll und ganz auch auf sein eigenes 
Schaffen zutreffen : ,,Sind die mutigen Autoren, die gegen Verderben und Allgewalt 
auf stehen, unseres Dankes nicht wert, auch wenn sie die Menschheit nicht aus 
Fesseln und Banden befreien konnten?“ 25)

In sowjetischen Untersuchungen wird häufig das Utopische in den Anschauun­
gen Radiscevs herausgearbeitet, der auf Grund der Entwicklung der gesellschaft­
lichen Verhältnisse seiner Zeit von seiner materialistischen philosophischen Grund­
haltung aus nicht zu einer materialistischen Erklärung gesellschaftlicher Erschei­
nungen vordrang. Aber das ist lediglich eine Feststellung der historisch bedingten 
Grenzen Radiscevs, nicht aber eine Kritik an seinem ehrlichen, revolutionären 
Wollen, dem er zeit seines Lebens treu blieb. Dafür gibt es viele Zeugnisse; viel­
leicht am deutlichsten hat er es selbst in einem Gedicht zum Ausdruck gebracht, 
das er auf dem Weg in die sibirische Verbannung in Tobolsk niederschrieb :

,,Du willst wissen, wer und was ich bin, wohin ich reise?
Ich bin derselbe, der ich war und immer werde sein:
Nicht Vieh, nicht Holz, nicht Sklave, sondern Mensch allein.
Wo es noch keine Spuren gibt, den Weg zu weisen 
Für schnelle, kühne Dichtertat in Wort und Reim 
— Die Wahrheit und die fühlend Herzen bangen mein — 
Muß nach Ilimsk ich reisen.“ 26)



146 P. HOFFMANN

Radiscevs Wirken wurde von seinen Zeitgenossen als revolutionierend empfun­
den, gerade so faßten es auch seine Gegner auf. Katharina II. nannte ihn nicht 
ohne Grund einen ,,Aufrührer schlimmer als Pugacev“ 27). Wie sehr sie sich durch 
das ihre ganze Heuchelei, ihr Spiel mit der Aufklärung entlarvende Werk Radi­
scevs getroffen fühlte, zeigen deutlich ihre Randbemerkungen zur ,,Reise“ 28).

27) D. S. Babkin, Процесс А. H. Радищева, Moskau-Leningrad 1952, S. 318.
28) Ebd., S. 156 — 164 (in deutscher Übersetzung in den Anmerkungen zur Ausgabe der 

,,Reise“ von A. Luther, S. 185 — 189).
29) J. L. Barskov, Материалы к изучению Путешествия из Петербурга в Москву. In: 

A. N. Radiâëev, Путешествие из Петербурга в Москву, Moskau-Leningrad 1935, 
Bd. II, S. 346-349.

30) Ebd., S. 348.
31) Vgl. ebd., S. 333-336.

Mehr als ein Jahrhundert hindurch war Radiscevs Werk verboten, aber es 
ging im geheimen von Hand zu Hand. Erst 1905, nachdem inzwischen längst die 
Leibeigenschaft gefallen war, konnten Radiscevs Schriften in Rußland legal brei­
ten Kreisen der Bevölkerung zugänglich gemacht werden. Wie lebendig die Radi- 
scev-Tradition in Rußland noch zu Beginn des 20. Jahrhunderts war, zeigen 
folgende Tatsachen: In den Jahren der ersten russischen Revolution erschienen 
allein 9 verschiedene Ausgaben seiner ,,Reise von Petersburg nach Moskau“ — 
meist zusammen mit anderen seiner Schriften.29) Bezeichnend ist es auch, daß 
von der geplanten vollständigen Ausgabe der Schriften Radiscevs, die S. N. 
Trojnickij 1907 mit dem ersten Band begonnen hatte, in den folgenden Jahren 
der Reaktion die weiteren zwei geplanten Bände nicht erscheinen konnten.30)

Besonders in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts waren viele Versuche 
unternommen worden, in Rußland die ,,Reise von Petersburg nach Moskau“ 
neu herauszugeben, aber fast alle scheiterten an der zaristischen Zensur. Bereits 
in der Zeit der Reformen erschien die Ausgabe Sigins, die anfangs beschlagnahmt, 
dann aber wieder freigegeben wurde. Darin war von Radiscevs revolutionärem 
Pathos nichts und von seinen Gedanken nicht viel übriggeblieben. In verschie­
denen Rezensionen wurde auch damals gleich mehr oder weniger offen aus­
gesprochen, daß Sigin nur den verbotenen Namen ausgenutzt habe, um daraus 
für sich Profit zu schlagen. Diese Ausgabe hatte aber zur Folge, daß formal 
das Verbot von Radiscevs ,,Reise“ aufgehoben wurde. Nach der neuen Regelung 
wurde Radiscevs Werk den allgemeinen Regeln der Zensur, wie sie für Druck­
erzeugnisse galten, unterworfen. Aber das war bis 1905 faktisch ein Verbot. 
Schon 1872 wurde die Ausgabe Efremovs in Petersburg beschlagnahmt und ver­
nichtet.31)

1888 wurde von A. S. Suvorin die ,,Reise“ auf kostbarem Papier und nur in 
hundert Exemplaren herausgegeben. Diese Ausgabe war ausschließlich für einzelne 
reiche Bücherliebhaber bestimmt, weshalb sie auch keinen Verfolgungen durch 
die Zensur ausgesetzt war. Noch 1902/1903 wurde aber eine weitere Ausgabe der



Die Radiéëev-Tradition 147

„Reise“ Radiscevs beschlagnahmt, die in großer Auflage (2900 Exemplare) 
gedruckt worden war.32)

32) Vgl. ebd., S. 346.
33) Ebd., S. 239—261; vgl. außerdem Исторический Архив, 1954, Heft 1, S. 252—253.
34) Barskov, Материалы ..., S. 314 —322; vgl. auch D. N. Anucin, Судьба первого из­

дания „Путешествия“ Радищева. In: D. N. Anucin, О людях русской науки и куль­

туры, Moskau 1952, S. 293 — 317 (erstmalig 1918 erschienen).
35) Vgl. hierzu vor allem: V. Orlov, Русские просветители 1790 —1800-х годов, 2. Auf­

lage, Moskau 1953. Dieses Werk ist ganz der Erforschung des Kreises der Radiscevcy 

gewidmet.
3e) D. S. Babkin, В. В. Капнист и А. H. Радищев. In: XVIII век, сборник 4, Moskau- 

Leningrad 1959, S. 269ff., und D. Blagoj, Василий Капнист, Einleitung zu V. V. Kap­

nist, Сочинения, Moskau 1959, S. 8.

All das sind Beweise dafür, daß das Erbe Radiäcevs nach wie vor lebendig war, 
daß sich mit seinem Namen ein Programm verband, das weit über die Bauern­
befreiung hmausging. Radiscev war ein Rufer im revolutionären Kampf um die 
Gerechtigkeit, die es am Zarenthron nie gegeben hat, im Kampf um Gerechtig­
keit für die Unterdrückten, Verachteten, für die breiten Schichten des Volkes. 
So ist es nicht verwunderlich, daß gerade von der „Reise von Petersburg nach 
Moskau“ eine verhältnismäßig große Zahl von Abschriften erhalten ist. Schon 
Barskov verzeichnete 1935 insgesamt 28, heute sind bereits über 60 bekannt.33) 
Bemerkenswert ist auch, daß von diesem so lange Zeit verbotenen Buch noch 
heute 19 Exemplare des Erstdruckes bekannt sind34), die durch alle Stürme und 
Verfolgungen hindurch gerettet wurden, und das, obwohl nicht mehr als 50 Exem­
plare, wahrscheinlich sogar weit weniger, überhaupt in Umlauf gekommen sind.

Das alles sind Angaben, die von einer großen Verbreitung des so lange Zeit 
verbotenen Buches zeugen. Sie finden ihre Bestätigung, wenn man sich mit der 
revolutionären Bewegung in Rußland im 19. Jahrhundert beschäftigt: immer 
wieder begegnen wir hier dem Namen Radiscev. Die Dekabristen, Puskin, Be­
linskij, Herzen und Ogarev, Öernysevskij und Dobroljubov, die Narodniki der 

siebziger Jahre — alle kannten und verehrten Radiäcevs verbotenes Buch, gaben 
es weiter und sorgten so für seine Verbreitung.

Wenn auch Radiscev selbst noch keinen größeren Kreis Gleichgesinnter um 
sich sammeln konnte, so stand er doch auch zu seiner Zeit nicht allein da. Sein 
Werk brachte die Bestrebungen und Hoffnungen von Millionen Menschen zum 
Ausdruck und wurde schon zu seinen Lebzeiten von den Besten des russischen 
Volkes auf genommen. In diesem Zusammenhang sind Pnin, Popugaev u. a. zu 
nennen35), die direkt als „Radiscevcy“ bezeichnet werden. In jüngster Zeit hat 
D. S. Babkin auf außerordentlich aufschlußreiche Verbindungen hingewiesen, 
die von Radiscev zu Kapnist führen36), der durch seine Ode an die Sklaverei be­
kannt ist. Besonders wertvoll scheint mir Babkins Nachweis, daß Kapnist in 
verschiedenen Fragen sich gerade Radiscev als Vorbild genommen hat, wenn ihm



148 P. H OFFMANN

auch die Konsequenz, die Radiscev auszeichnete, fehlte und er so im allgemeinen 
über einen aufgeklärten, fortschrittlich-demokratischen Liberalismus nicht hin­
auskam. Wichtig ist aber, daß von Radiscev über Kapnist eine direkte Verbin­
dungslinie zu den Dekabristen lief. Murav’ev-Apostol und andere Vertreter des 
Südbundes waren oft im Hause dieses 1822 verstorbenen Dichters zu Gast.37)

37) D. S. Babkin, В. В. Капнист и А. H. Радищев, a. a. O., S. 287—288.
38) Vgl. M. V. NeCkina, Движение декабристов, Moskau 1955, Bd. I, S. 27 — 28.
39) Биография A. H. Радищева, eingeleitet und herausgegeben von D. S. Babkin, Moskau- 

Leningrad 1959, S. 25, 102 — 110.
40) A. S. Puäkin, Полное собрание сочинения, изд. Академии наук, Bd. 3, Teil 2, Moskau- 

Leningrad 1949, S. 1034 — 1035 (eigene Übersetzung).
41) V. G. Belinskij, Полное собрание сочинений, Bd. VII, Moskau 1955, S. 135 — 136.

Mit den Dekabristen beginnt die revolutionäre Bewegung in Rußland organi­
sierte Formen anzunehmen und breitere Kreise, wenn auch anfangs fast ausschließ­
lich des Adels, zu erfassen.38)

Puskin, der den Dekabristen nahestand, knüpfte unmittelbar an das Werk 
Radiäcevs an. Unter seinem Einfluß schrieb er seine Ode „Freiheit“ (Вольность) 
und die ,,Reise von Moskau nach Petersburg“ , die leider unvollendet blieb. 
Radiscevs Werk veranlaßte Puskin zu biographischen Forschungen, die, da Puskin 
dabei auf einige Mitteilungen von Zeitgenossen zurückgreifen konnte, auch heute 
noch für uns ein gewisses Interesse haben, obwohl P. A. Radiscev durchaus mit 
Recht darüber schrieb, daß Puskin ,,keine zuverlässigen Zeugnisse über ihn (A. N. 
Radiscev — P. H.) besaß, sondern nach eigenem Gutdünken und nach dem Hören­
sagen schrieb“ .39) Von der großen Verehrung, die Puskin für Radiäcev hegte, 
zeugt eine Variante zur vierten Strophe des Gedichtes „Denkmal“ (Памятник), 
Hier schrieb Puskin :

„Und lange werde ich gebebt im Volke leben,
Weil neue Töne ich in meinen Liedern fand,
Weil wie Radiscev ich der Freiheit Ruhm gegeben
Und guter Herzen Tat besang.“ 40)

Belinskij spricht in seinem zweiten Aufsatz über Puskin von zwei Gruppen 
von Menschen, die es überall gebe. Die eine arbeite für die Zukunft, die andere 
wirke in der Gegenwart und für die Gegenwart. Die Menschen der ersten Gruppe 
werden von ihren Zeitgenossen „nicht anerkannt, nicht geschätzt, ja oft sogar 
verfolgt und gehaßt“ , ihre Apotheose finden sie erst in der Zukunft, nachdem 
„selbst ihre Knochen in den Gräbern vermodert sind“ ; die Menschen der zweiten 
Gruppe dagegen sind die Lieblinge ihrer Zeit, aber nach ihrem Tode erhalten sie 
längst nicht mehr die Wertschätzung, die sie zu ihren Lebzeiten genossen haben, 
ja sie können sogar die Zeit ihres Ruhmes überleben. Belinskij nennt als Beispiel 
für diese zweite Gruppe Karamzin.41) Ein Beispiel für die erste Gruppe nennt er



Die RadiSöev-Tradition 149

nicht, aber wir können heute den Namen ergänzen, den Belinskij in seiner Zeit 
nicht aussprechen durfte: Radiäcev.42)

42) Vgl. V. Orlov, Радищев и русская литература, Leningrad 1952, S. 200 — 206.
13) A. I. Gercen, Собрание сочинений в тридцати томах, Bd. XIII, Moskau 1958, S. 273.
41) Ebd., S. 279, Anm. 3.
lô ) Ebd., Bd. XIV, Moskau 1958, S. 362.
i6) Ebd., Bd. XVIII, Moskau 1959, S. 129.
47) Биография A. H. Радищева, a. a. O., S. 18.

Wesentlich breiteren Schichten wurde Radiscevs „Reise“ durch die Ausgabe 
Herzens (London 1858) zugänglich, die zwar nach einer nicht ganz exakten Ab­
schrift hergestellt wurde, aber doch den Sinn des Werkes richtig wiedergab. 
In seiner Einleitung weist Herzen darauf hin, wie eng er sich persönlich mit  dem 
Gedankengut Radiscevs verbunden fühlt. Er schreibt: „Was er (Radiscev - 
P. H.) auch geschrieben hat, immer hört man bekannte Töne, Töne, die wir zu 
hören gewöhnt sind, sowohl aus den ersten Gedichten Puskins als auch aus den 
Dumen Ryleevs, Töne, die wir auch in unserem eigenen Herzen hören.“ 43) In 
einer Anmerkung fügt Herzen, der die Mängel in Puskins Radiscev-Biographie 
zu Recht kritisierte, hinzu: „Es wird Zeit, eine vollständige Biographie A. N. 
Radiäcevs zu verfassen. Wir werden sie mit Freuden drucken.“ 44) Ein Jahr 
später, 1859, forderte Herzen im „Kolokol“ seine Leser auf, ihm ein Bild Radiscevs 
zur Veröffentlichung zur Verfügung zu stellen.45)

Auch später kam Herzen des öfteren auf Radiscev und sein Werk zurück. In 
seinem Beitrag „Nouvelle phase de la littérature russe“, der zuerst in einer fran­
zösischen Zeitschrift und dann als Broschüre erschien, schreibt Herzen, daß die 
Kritik an den herrschenden Verhältnissen in Rußland fast nur in Form des Lust­
spiels, als belachenswerte Satire geübt wurde. Ernsthaft zu protestieren sei un­
möglich gewesen, nur Radiäcev habe es versucht: „II écrivit un livre sérieux, 
triste, plein de larmes. Il osa élever la voix en faveur des malheureux serfs.“ 
Dafür habe ihn Katharina grausam bestraft.46)

Herzens Radiäöev-Ausgabe, die von London aus illegal nach Rußland ein­
geführt wurde, erhielt durch den Nachdruck in Leipzig von 1876 eine weitere 
Verbreitung.

In der Zeit der Reformen waren die Zensurfesseln zeitweilig gelockert worden, 
so daß es möglich wurde, wenn auch nicht das Werk Radiâëevs, so doch Nachrich­
ten über Radiäcev zu publizieren. Aber selbst diese meist sehr oberflächlichen Mit­
teilungen wurden in Regierungskreisen nicht gern gesehen. So wurde 1858 der 
Zensor N. F. Kruse entlassen, weil er im „Русский Вестник“ eine Biographie 
A. N. Radiâëevs von dessen Sohn P. A. Radiscev zugelassen hatte, und 1861 
teilte der Zensor E. E. Volkov das gleiche Schicksal, weil er in der Zeitschrift 
„Иллюстрация“ einen Beitrag über Radiscev mit dessen Bild genehmigt hatte.47) 
Interessant ist in diesem Zusammenhang, daß der Zensor N. F . Kruse nach seinem



150 P. HOFFMANN

erzwungenen Ausscheiden eine Dankadresse erhielt, die unter anderem von 
Öernysevskij, Dobroljubov, Saltykov-Scedrin, Goncarov und anderen unter­
zeichnet war und in der festgestellt wurde: ,,Die Geschichte der Aufklärung ge­
denkt mit Dankbarkeit der Namen derer, denen Literatur und Wissenschaft ihre 
Entwicklung verdanken, mit gleicher Dankbarkeit gedenkt sie aber auch der 
Namen jener, durch deren Wirken Sprachwerke die Möglichkeit erhielten, ver­
öffentlicht und somit dem Publikum zugänglich zu werden.“ 48)

48) Ebd., S. 18. «) Ebd., S. 47-110.
60) N. G. ÖernySevskij, Записки Льва Николаевича Энгельгардта (zitiert nach: Хресто­

матия критических материалов по русской литературе XVIII века, L’vov 1959, 
S. 334).

51) N. A. Dobroljubov, Собрание сочинений в трех томах, Moskau 1952, Bd. 2, S. 330—331.
52) Vgl. V. Antonov, И. Мышкин, один из блестящей плеяды революционеров 70-х 

годов, Moskau 1959, S. 20.
53) V. I. Lenin, Сочинения (4. Ausgabe), Bd. 15, S. 179.
б4) Vgl. История русской критики, Bd. II, Moskau-Leningrad 1958, S. 292.

Die Biographie, die Pavel Radiscev über seinen Vater geschrieben hatte, war 
vor der Veröffentlichung überarbeitet worden, da sie in der ursprünglichen Fas­
sung damals nicht erscheinen konnte; erst kürzlich wurde sie vollständig publi­
ziert.49)

Mit diesen Veröffentlichungen wurde wesentlich zur Verbreitung von Kennt­
nissen über Radiäcev beigetragen. Von den russischen revolutionären Demokraten 
liegen eine ganze Reihe von Äußerungen über Radiscev vor. Öernysevskij sieht 
in ihm einen der ganz wenigen Menschen des 18. Jahrhunderts, die eine wirkliche 
Überzeugung hatten .60) Dobroljubov geht besonders in seinem umfangreichen 
Aufsatz ,,Die russische Satire in der Zeit Katharinas I I .“ auf das Wirken Radi- 
scevs ein. Er hebt hervor, daß die ,,Reise von Petersburg nach Moskau“ ein ganz 
außerordentliches Werk ist; daß auch ohne die Verfolgungen, denen dieses Werk 
ausgesetzt ist, nur sehr wenige Menschen den Gedanken des Autors bis zur letzten 
Konsequenz folgen würden.61)

Auch die folgende Generation der russischen revolutionären Bewegung über­
nahm das Werk Radiscevs.

Die Volkstümler kannten es, wie eine Äußerung Ippolyt MySkins zeigt. Er 
arbeitete längere Zeit als Gerichtsstenograph und lernte dabei auch das politische 
Gerichtsverfahren seiner Zeit kennen. Aus dieser Kenntnis heraus erklärte er: 
,,Kann einem Menschen durch ein Urteil die Ehre genommen werden, das von 
einem Gericht ausgesprochen wurde, welches die Novikov, Radisôev, Öernysevskij 
zu Zwangsarbeit verurteilte?“ 52)

Lev Tolstoj, den Lenin einen „Spiegel der russischen Revolution“ nannte63), 
stellt fest, daß die Bauernbefreiung von 1861 nicht das Werk Alexanders II. ge­
wesen sei, die Bauern sind von „Radiäcev, Novikov, den Dekabristen“ befreit 
worden.54)



Die Radisëev-Tradition 151

Mit den besten Traditionen der russischen revolutionären Bewegung übernahm 
die russische Sozialdemokratie auch das Gedankengut Radiscevs. Plechanov be­
faßte sich mehrfach mit Radiscev. In einem Brief äußerte er die Absicht, ein Werk 
5, Regie rung und Literatur in Rußland“ zu schreiben, in dem er den Märtyrer­
gang der russischen Schriftsteller von Radiscev und Novikov bis zu seinen Zeit­
genossen schildern wollte.55) Leider blieb dieses Werk ungeschrieben. In der 
,,Iskra wurde schon 1900 auf das Beispiel Radiscevs hingewiesen, in Flug­
blättern der Bolschewiki und in der ,,Prawda“ wurde das Erbe Radiscevs wach­
gehalten.56)

53) Vgl. ebd., S. 539.
5G) Vgl. Радищев в русской критике, Moskau 1952, S. 67 73.
•̂ ) Vgl. W. I. Lenin, Ausgewählte Werke in zwei Bänden, Bd. I, Moskau 1946, S. 746.
5S) Zitiert nach: Русская литература, Хрестоматия для 8-го класса средней школы,

Moskau 1950, S. 99.

Lenin hob 1914 in seinem Aufsatz: ,,Über den Nationalstolz der Großrussen“ 
hervor, daß das russische Proletariat stolz ist auf alle, die den Gewalttaten des 
Zarenregimes und der Gutsbesitzer Widerstand leisteten, und er nennt dabei 
Radiscevs Namen an erster Stelle.57)

Radiscevs Werk war trotz Verbot und Verfolgung über ein Jahrhundert lang 
lebendig geblieben. Es ist unter diesen Umständen nur folgerichtig, daß bereits 
am 22. September 1918 in Leningrad (das damals noch Petrograd hieß) eine Büste 
Radiscevs enthüllt wurde. In der Feierstunde zu diesem Anlaß betonte Luna- 
carskij, der Leben und Werk Radiscevs in einer kurzen Ansprache würdigte: 
,,Er war ein Revolutionär vom Scheitel bis zur Sohle ... Nicht von der Milde der 
Zaren erwartete er die Rettung, sondern von der Schwere der Knechtschaft 
selbst.“ 58)

In der Sowjetunion fanden die Schriften Radiscevs durch vielfältige Ausgaben 
weite Verbreitung. Sein Leben und Wirken ist Gegenstand vieler Monographien, 
Aufsätze, Studien usw. Besonders die Jubiläums]ahre 1949 und 1952 gaben der 
Forschung einen großen Aufschwung.

Wenn wir uns heute mit der russischen Literatur des 18. Jahrhunderts beschäf­
tigen, dann dürfen wir nicht vergessen, daß gerade im 18. Jahrhundert wichtige 
Grundlagen der russischen revolutionären Bewegung gelegt wurden. Das Werk 
Radiscevs, das untrennbarer Bestandteil der russischen Literaturgeschichte des 
18. Jahrhunderts ist, steht am Anfang großer revolutionärer Traditionen, die in 
der Großen Sozialistischen Oktoberrevolution ihre Verwirklichung und ihren 
Abschluß gefunden haben und jetzt — unter neuen Verhältnissen dem Aufbau 
der sozialistischen Gesellschaftsordnung dienen.

Mit meinen Ausführungen möchte ich darauf hinweisen, daß bei einer Einord­
nung Radiäcevs in die literarischen Strömungen der russischen Literatur des 
18. Jahrhunderts nicht nur stilistische und formale Merkmale herangezogen wer-



152 P. HOFFMANN

den sollten, es ist auch besonders seine revolutionäre und revolutionierende 
Tätigkeit zu berücksichtigen, die ihn von allen übrigen Schriftstellern seiner 
Zeit deutlich abhebt. Das ist es auch, was ihn vom Klassizismus und Sentimcn- 
tahsmus trennt, trotz aller stilistischen Gemeinsamkeiten, und sein Werk den 
besten Schöpfungen des russischen kritischen Realismus nahe bringt.

Wenn dieser Beitrag dazu anregen sollte, stärker als bisher die revolutionären 
Tendenzen in der russischen Literatur richtig und umfassend herauszuarbeiten, 
der Erforschung der revolutionären Traditionen des russischen Volkes größere 
Aufmerksamkeit zu widmen und die Forschungsergebnisse auch einem breiteren 
Leserkreis zugänglich zu machen, dann dürfte eine wichtige Aufgabe erfüllt sein.



G. D UDEK

Der Anteil des Klassizismus an der Entstehung 
und Entwicklung der russischen revolutionären Romantik 

(1816-1825)

Der Klassizismus, die führende Strömung der russischen Literatur des 18. Jahr­
hunderts, war seit etwa 1790 durch den Sentimentalismus und die sich anschlie­
ßende sentimentale Romantik in den Hintergrund gedrängt worden. In den 
ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts wurde das Festhalten an der klassi­
zistischen Theorie und Schaffensmethode immer mehr zu einem Merkmal litera­
rischen und auch politischen Konservatismus. Die Epigonen des Klassizismus, 
die sich in Siskovs ,,Beseda“ zusammenfanden, wurden durch die Mitglieder des 
„Arsamas“ der Lächerlichkeit preisgegeben. Nur in der Ästhetik blieben die 
klassizistischen Theorien von La Harpe und Batteux neben den vorromantischen 
Theorien von Sulzer, Eschenburg, Engel u. a. auch in der Periode des Sentimen­
talismus und der sentimentalen Romantik 2ukovskijs nicht ohne Wirkung.

Um 1820 wurde in dem bekannten Streit der Romantiker und Klassiker durch 
die kämpferischen Artikel von 0. Somov, P. Vjazemskij, A. Bestuzev1) auch die 
Theorie des Klassizismus überwunden und unter Anlehnung an die Werke von 
A. W. und Fr. Schlegel, S. Sismondi, Mme. de Staël2) eine eigene romantische 
Ästhetik entwickelt.

J ) O. Somov, „О романтической поэзии“, Опыт в трех статьях, St. Petersburg 1823; 
P. A. Vjazemskij, „Разговор между издателем и классиком с Выборгской стороны 
или с Васильевского острова“, 1824; A. A. Bestuiev, „Взгляд на русскую словесность 
в течение 1824 и начале 1825 годов“.

2) Besondere Beachtung fanden in Rußland: A. W. Schlegel, „Vorlesungen über dramatische 
Kunst und Literatur“ ; J. Sismondi, „De la littérature du midi de l’Europe“ ; Mme de 
Staël „De l’Allemagne“ . Letzteres Werk erschien 1814 in russischer Übersetzung und 
hatte eine nachhaltige Wirkung. Noch 0. Somov stützte sich in den beiden ersten Teilen 
seiner Arbeit „О романтической поэзии“ weitgehend auf das Buch der de Staël bei der 
Charakteristik der westeuropäischen Romantik. Die Bedeutung dieser Schriftsteller 
für die Entwicklung der russischen romantischen Theorie erhellt auch aus folgender Notiz 
Puskins: „У нас есть критика? Где ж она? Где наши Аддиссоны, Лагарпы, Шлегели, 
Сисмонди?“ (A. S. Puskin, Полное собрание сочинений в десяти томах, Moskau 1951, 
Bd. VIL S. 22).

Doch zu demselben Zeitpunkt — zwischen 1816 und 1825 —, da der Klassizis­
mus als eigene literarische Richtung endgültig untergeht, beobachten wir anderer-



154 G. D UD EK

seits eine Wiederbelebung klassizistischer Elemente in dem Schaffen der liberalen 
und revolutionären Adelsschriftsteller. Sie strebten, da die sentimental-elegische 
Dichtung 2ukovskijs bzw. die anakreontisch-intime Poesie Batjuskovs dem 1814 
bis 1816 einsetzenden sozialen Aufschwung nicht entsprechenden Ausdruck ver­
leihen konnten, die Schaffung einer neuen Literatur an, die von einer heroisch­
revolutionären bzw. national-volkstümlichen und national-historischen Thema­
tik geprägt sein sollte.3) Hierbei konnten sie bis zu einem gewissen Grade an die 
„hohe“ , „republikanische“ Poesie des Klassizismus („гражданский классицизм“) 
anknüpfen. Besonders nahe stand ihnen die Dichtung der russischen Adelsoppo­
sition der Katharinischen Epoche, mit Derzavin an der Spitze, da sie ihren eigenen 
politischen und literarischen Absichten entgegenkam.

3) Für diese literarische Richtung wird in der sowjetischen Literaturwissenschaft der Be­
griff „Revolutionäre Romantik“ verwandt. Diese Bezeichnung leidet, wie fast jede um­
fassende literarhistorische Bestimmung, unter einer gewissen Einseitigkeit, da politisch 
revolutionäre Romantiker nur die Dekabristendichter, und diese auch nur in der unmit­
telbar dem Aufstand vorhergehenden Phase, waren. M. Gor’kij prägte für diese Strö­
mung den Begriff „aktive Romantik“, auf den D. Blagoj in seinem grundlegenden Auf­
satz „Основные линии развития русской литературы первой половины XIX века“ 
(Изв. Акад. Наук СССР, Отд. лит. и языка, 1959, Bd. XVIII, Н. 3, S. 220) zurückgeht. 
Diese Bezeichnung hat den Vorteil, daß sie die nötige Weite besitzt, um alle Dichter, die 
die neue, auf Veränderung der russischen Gesellschaft gerichtete Welthaltung und Litera­
tur repräsentierten, zu umspannen. Doch wirkt sie andererseits zu unbestimmt, da 
über das Ziel der „Aktivität“ nichts ausgesagt wird. Außerdem erscheint uns „aktive 
Romantik“ auch sprachlich blaß. Wir behalten daher den Begriff „revolutionäre Roman­
tik“ bei, variieren ihn jedoch als revolutionär-heroische bzw. heroisch-freiheitliche 
Romantik und geben ihm einen weiten Sinn, der nicht auf die politische revolutionäre 
Haltung beschränkt bleibt.

4) Einige summarische Hinweise hierfür finden sich in verschiedenen Arbeiten von V. Ba­
zanov. So z. В. : „В борьбе за гражданственно-патриотическую тему в литературе 
Раевский, как и другие декабристы, опирался на лучшие традиции русской поэзии 
XVIII века. В этой ориентации Раевский не был одинок, она была свойственна 
многим поэтам-декабристам, которые видели в русском „классицизме“ элементы 
подлинного гражданского искусства. Они ценили в поэзии Ломоносова, Радищева 
и Державина приверженность к темам высокого звучания, политический и госу­
дарственный пафос, общий размах.“ V. Raevskij, „Стихотворения“, Leningrad 1952, 
S. 32.

Diese Tatsache ist bereits bei der Untersuchung des Schaffens einzelner Schrift­
steller festgestellt worden. Es fehlt jedoch eine Analyse des Anteils des Klassizis­
mus an der Formierung der ganzen literarischen Richtung zwischen 1816 und 
1825, die wir unter dem Begriff „revolutionäre Romantik“ zusammenfassen.4) 
Um den Gegenstand unserer Untersuchung genauer zu bestimmen, grenzen wir 
ihn von dem „offiziellen“ Klassizismus der Beseda-Gruppe wie auch dem „Neu­
klassizismus“ der „Neuen Beseda“ um Griboedov ab. Unser Interesse gilt viel-



Klassizismus und Romantik in Rußland 155

mehr dem „Klassizismus“ jener Dichter, die in dieser Periode die revolutionäre 
r e ₽ r ä s e ^ ^  d h * der vordekabristischen (Katenin, Raevskij, Glinka) 

und dekabristischen Dichter (Ryleev, Küchelbecker, A. Bestuzev) sowie der ihnen 
nahe stehenden Schriftsteller wie Puskin, Vjazemskij u. a.

Die soziale und politische Basis für die 1815/16 einsetzende neue Richtung in 
der russischen Literatur, die zur Herausbildung der revolutionären Romantik 
führte, bildeten die Dekabristenbewegung sowie die allgemein-fortschrittlichen 
Bestrebungen im russischen Adel zwischen 1812 und 1825. Ihre Anfänge fallen 
daher etwa mit der Gründung der ersten vordekabristischen Organisation, des 
,,Bundes der Rettung („Союз спасения“ 1816), zusammen.

Als Auftakt kann man F. Glinkas ,,Письма к другу“ (1816/17) sowie den 
„Balladenstreit um P. Katenins Ballade ,,Ольга“ (1816) betrachten. Inspirator 
dieses Streites war Griboedov, das Haupt der ,,молодая беседа“, der ,,neuen 
Archaisten oder ,,neuen Klassizisten“, wie Ju. Tynjanov sie genannt hat. Und 
unter dem Einfluß Griboedovs, in dessen Kreis P. A. Katenin 1815 eintrat, kam 
Katenin, Schöpfer der ersten russischen romantischen volkstümlichen Balladen, 
als erster zur Neubelebung des hohen republikanischen Klassizismus, vor allem 
auf dem Gebiet der Tragödie. In dieser scheinbaren ,,Rückwärtsbewegung“ des 
Romantikers zum Klassizismus lag jedoch in Wirklichkeit ein vorwärts weisender 
Neuansatz beschlossen. Darauf hat als erster Puskin in seiner Rezension „Сочи­
нения и переводы в стихах Павла Катенина“ (1833) hingewiesen: „Таким 
образом, быв один из первых апостолов романтизма и первый введши в круг 
возвышенной поэзии язык и предметы простонародные, он первый отрекся 
от романтизма и обратился к классическим идолам, когда читающей публике 
начала нравиться новизна литературного преобразования.“ 5)

5) A. S. Puäkin, a. a. O., Bd. VII, S. 266.
6) Vgl. hierzu folgende Charakteristik der Entwicklung Katenins in der „История русской 

критики“ , Moskau 1958, Bd. 1, S. 149: „ ...как  проделавший своеобразный обратный 
путь от своих ранних романтических произведений к утверждению элементов клас­
сицизма в качестве необходимого условия становящейся декабристской литературы 

высокого революционного пафоса . . .“

In der Tat bedeutete die Wiederaufnahme der Traditionen des republikanischen, 
hohen Klassizismus der Katharinischen Epoche keine bloße Fortsetzung, sondern 
den ersten Schritt in Richtung auf die revolutionär-romantische Richtung6). 
Katenin konnte diesen Weg, der über eine stark „klassizistisch“ gefärbte hohe 
Poesie zur romantischen hohen Dichtung führte, nicht zu Ende gehen, da er 
schon 1819 sich von der Dekabristenbewegung entfernte, 1822 aus Petersburg 
verbannt wurde und so gleichsam bei der ersten „klassizistisch“ bestimmten 
Phase der sich formierenden revolutionären Romantik stehenblieb. Sein Einfluß 
ist dennoch nicht ganz unbedeutend gewesen, wie das ständige Interesse Puskins 
für ihn bezeugt.

11 Graßhoff/Lehmann



156 G. D U D EK

Eine Katenin ähnliche Entwicklung durchlief F. N. Glinka, der führend in der 
frühdekabristischen Bewegung wirkte. Um 1820 nahm Glinka klassizistisch hero­
ische Elemente in seine bis dahin romantisch-idealistische Poesie auf. Es gelang 
ihm jedoch nicht, seine sentimental-romantische Dichtung mit der klassizistisch - 
republikanischen Poesie zu einer romantisch-heroischen Dichtung zu verschmel­
zen. Gedichte im Stil Karamzins und 2ukovskijs wie ,,Призывание сна“ (1819) 
und ,,Сельский сон“ (1822) stehen in den zwanziger Jahren neben Gedichten 
im heroischen klassizistischen Stil wie „Судьба Наполеона“ (1821).7) Nach seinen 
„Опыты священной поэзии“ (erschienen 1826), die soziale Anklage in der hohen 
Form der Bibelsprache enthalten und an Lomonosovs Psalmenübertragungen 
sowie Derzavins „Властителям и судиям“ anknüpfen, kehrte Glinka wieder zur 
sentimentalen Romantik zurück und konnte auf die weitere Entwicklung der 
russischen Literatur keinen bedeutenden Einfluß mehr nehmen, wenn er auch 
mit seinem Poem „Карелия“ (1830) einigen Erfolg hatte.

7) So ist z. В. „Сельский сон“ noch ganz Ausdruck sentimentalistischer Traum- und 
Naturhingabe :

Как сладко в уголок укромный 
Залечь, с спокойствием в душе, 
На сенокосе — в шалаше, ... 
Как мил он мне, сей час мечты и неги сладкой ...

Dagegen ist die Charakteristik Napoleons in „Судьба Наполеона“ im abstrakt-klassi­
zistischen Stil gehalten :

Гремящих полчищ повелитель, 
Перун и гибель на боях, 
Один — утесов диких житель ...

8) Im Verhör äußerte Raevskij z. В. zu den Versen „Почто разврат, корысть, тиранство 
ставят трон / На гибели добра, невинности, покою?“ (Элегия I), daß diese von der 
Zensur nicht hätten beanstandet werden dürfen, da ,,...y  Державина в разных местах

Unter dem starken Einfluß des Klassizismus der Adelsfronde des 18. Jahrhun­
derts, insbesondere Derzavins, steht auch die Poesie des dritten bedeutenden früh­
dekabristischen Dichters V. F. Raevskij. Sein Schaffensweg ist in vielem charak­
teristisch für die Dialektik des literarischen Prozesses dieser Periode. Bis zu seiner 
weltanschaulichen Wende 1816/18, die ihn 1819 in die Geheimgesellschaft führte, 
schrieb Raevskij Gedichte im sentimental- bzw. anakreontisch-romantischen Stil 
(„К моим пенатам“ , „К сельскому убежищу“) wie auch in der Art des patrio­
tischen Klassizismus („Песнь воинов перед сраженьем“).

In den Jahren 1817/18 schwenkt er ganz zur sentimentalen Romantik über. 
Als er dann nach erneuter scharfer Wende zu einer sozialen Dichtung zurück­
kehrt, knüpft er zunächst an den Klassizismus an. Doch ist es nicht mehr der 
„patriotische“ Klassizismus seiner frühen Gedichte, der sich noch kaum von dem 
„offiziellen“ Klassizismus der Beseda-Gruppe unterschied, sondern ein republika­
nisch-heroischer und sozial-satirischer Klassizismus, für den nach seinem eigenen 
Zeugnis Derzavins sozialkritischer Klassizismus als Vorbild diente.8) Dies ist



Klassizismus und Romantik in Rußland 157

in Gedichten wie ,,Сатира на нравы“, ,,Глас правды“, ,,Смеюсь и плачу“ deut­
lich zu sehen. Doch bleibt Raevskij im Gegensatz zu Katenin und Glinka nicht 
bei dieser „klassizistischen“ Vorstufe der revolutionären Romantik stehen. Auch 
seine intim-romantische Poesie gewinnt soziale Bedeutsamkeit, wie seine beiden 
großen „Elegien“ ausweisen. So gelingt es Raevskij, in seinen in der Festung 
Tiraspol geschriebenen Gedichten bedeutende Werke der revolutionär-heroischen 
Romantik zu schaffen. Am deutlichsten wird dies in dem Gedicht „Певец в 
темнице“ (1822). Hier verbindet er die Darstellung seines persönlichen Geschicks 
mit dem Schicksal seines Volkes, die romantische Subjektivität mit der klassi­
zistischen Allgemeinheit zu einer neuen Einheit. Dabei wird der Anteil des repu­
blikanischen Klassizismus als formierendes Element der revolutionären Romantik 
deutlich.

Die bei Raevskij beobachtete allgemeine Entwicklungslinie bei der Heraus­
bildung der russischen revolutionären Romantik läßt sich auch im Frühschaffen 
A. S. Puskins verfolgen. Bis etwa 1816 schreibt Puskin Gedichte sowohl in der 
sentimental- bzw. anakreontisch romantischen Art als auch im Geist des „patrio­
tischen“ Klassizismus: „Гроб Анакреона“ (1815), „Певец“ (1816), „Желание“ 
(1816), „Воспоминания в Царском Селе“ (1814), „Александру“ (1815). In den 
Jahren 1816/17 steht der Dichter, wie D. Blagoj gezeigt hat9), stark unter dem 
Einfluß 2ukovskijs und schreibt fast ausschließlich Verse romantisch-intimer 
Natur. Dagegen erfolgt Ende 1817, mit dem Beginn des allgemeinen gesellschaft­
lichen Aufschwungs unter dem direkten Einfluß der Vordekabristen Öaadaev, 
N. Turgenev u. a., der dialektische Gegenschlag. Puskin kehrt mit der Ode „Воль­
ность“ zur gesellschaftlichen Poesie zurück. Hierbei knüpft er nicht nm- an Radi- 
scev, sondern wie B. Tomasevskij nachgewiesen ha t10), auch an Derzavin an. Das 
Anknüpfen an den Klassizismus äußert sich in der Hinwendung zur großen sozialen 
Thematik („гражданская поэзия“)11), dem rhetorischen Pathos, dem hohen 
abstrakten Sprachstil, der Odenform, der achtzeiligen Odenstrophe, die auf 
Derzavin zurückgeht12). Doch bedeutete dies keine einfache Fortsetzung des klas­
sizistischen Stils der frühen Lyzeumsgedichte. In diesen blieb Puskin ideologisch

„Вельможи“, „Властителям и судиям“, „Счастию“ и у многих знаменитых писателей
находятся места гораздо сильнее . . .“ (V. Raevskij, „Стихотворения , Leningrad 1952,

S. 235).
9) Vgl. D. D. Blagoj, „Творческий путь Пушкина (1813 — 1826)“ , Moskau 1950, S. 143.

10) Vgl. В. Tomaâevskij, „Пушкин“, Moskau 1956, S. 153 156.
u ) Auf diese Seite des Zusammenhangs der Dekabristendichtung — wir würden die ganze 

revolutionär-romantische Dichtung dazurechnen mit dem Klassizismus hat V. Ba­
zanov hingewiesen : „Романтики помогали решить проблему самобытности и проблему 
новой вольнолюбивой эстетики. Классики помогали поэтам-декабристам созда­
вать новую гражданскую поэзию, поэзию высокую и витийственную. (F. N. Glinka, 
Избранные произведения, Библ, поэта, Большая серия, Leningrad 1957, S. 10.)

12) В. Tomaâevskij, а. а. О., S. 155.

11*



158 G. D U D EK

im Rahmen der offiziellen Adelsgesellschaft und literarisch im Rahmen des 
„patriotischen“ Spätklassizismus, wie er selbst bei 2ukovskij, dem Führer der 
sentimentalen Romantik, in „Императору Александру“ (1815) begegnet. Dies 
beweist ein Vergleich des Gedichts „Лицинию“ (1815) mit der Ode „Вольность“ 
(Ende 1817), obwohl ersteres zweifellos von allen Frühgedichten „Вольность“ 
ideenmäßig am nächsten steht. Die erste Redaktion von „Лицинию“ ist noch als 
„satirische Sittenbeschreibung“ im Stil des Klassizismus13) angelegt. Dafür 
spricht auch die römische „Einkleidung“ und die rationale Haltung des ganzen 
Gedichts. S tatt eines Aufrufs zum Kampf mit dem gesellschaftlichen Übel ent­
hält das Gedicht den Gedanken des philosophisch-erhabenen Rückzugs aus der 
verderbten Welt in die ländliche Einsamkeit, ein Ideal, das dem Horazischen 
Stoizismus und dem Derzavinschen Epikurismus ebenso bekannt war wie der 
sentimental-kontemplativen Welthaltung der zeitgenössischen Sentimentalisten. 
In der Überarbeitung von 1818/19 hat Puäkin dieses Gedicht der revolutionären 
Romantik angenähert, indem er den Philosophen Damet aus einem Misanthropen 
zu einem freiheitshebenden Protestanten macht und die allgemeine Aussage 
„я людства ненавижу“ — in die zeitbezogenen Verse „я рабство ненавижу — “ 
umwandelt.14) Dennoch bleibt der vorwiegend „klassizistische“ Charakter des 
Gedichts erhalten. Die Ode „Вольность“ stellt dagegen weltanschaulich und 
literarisch einen Neubeginn dar. Hier geht Puskin in seiner Gesellschaftskritik 
über den Rahmen der Adelsgesellschaft hinaus. Daher konnte dieses Werk im 
Gegensatz zu „Лицинию“ nicht im Druck erscheinen. Und Puskin sprengt auch 
den Rahmen des offiziellen Klassizismus, der bisher allein das Feld der hohen, 
sozial bedeutsamen Dichtung beherrschte. Mit „Вольность“ trägt er entschei­
dend zur Entstehung einer neuen, freiheitlich-heroischen, dabei auch „hohen“ 
Poesie bei, die in Widerspruch zu der offiziellen „hohen“ Dichtung tritt. In „Воль­
ность“ ist dabei die Tradition des republikanischen Klassizismus besonders stark 
zu spüren. Dennoch handelt es sich im Gegensatz zu „Лицинию“ nicht mehr um 
ein spätklassizistisches Werk, sondern um den Beginn der revolutionären Roman­
tik in der Poesie Puskins.15) Bereits in „Вольность“ verbindet sich nämlich das

13) Ebd., S. 51.
H ) Diese und weitere Hinweise auf die Unterschiede der beiden Redaktionen des Gedichts 

finden sich bei B. Tomasevskij, a. a. O., S. 52.
15) Es besteht unserer Ansicht nach keine direkte Entwicklungslinie von „Лицинию“ 

zu „Вольность“. Dazwischen liegt die Aneignung der sentimentalen Romantik Zukov- 
skijs in den Jahren 1816 —1817 und die daraus resultierende Vernachlässigung der ge­
sellschaftlichen Thematik und die Kultivierung eines persönlich-gefühlsbetonten Stils. 
Dies blieb auch in der politischen Lyrik, zu der Puäkin Ende 1817 mit „Вольность“ 
zurückkehrte, nicht ohne Wirkung. Wir würden daher nicht wie N. L. Stepanov „Ли­
цинию“ als direkte Vorausnahme der republikanischen Poesie der Dekabristcn ansehen. 
Dies könnte man nur — und auch das nur zum Teil — von der zweiten Redaktion des 
Gedichts sagen. Vgl. „...Лицинию, предвосхитившем как своей темой, так и худо-



Klassizismus und Romantik in Rußland 159

klassizistische Element mit Zügen der hohen romantischen Poesie: heroisches 
Freiheitspathos, Hervortreten des Dichter-Ichs, starkes Gefühlspathos, das sich 
mit Vernunftklarheit verbindet, expressiver Stü. In der weiteren Entwicklung 
tra t zwar das klassizistische Element in Puskins revolutionärer Romantik nach 
1820 zurück, ging als organisierender BestandteH jedoch nie ganz verloren.

Die Verbindung des republikanischen Klassizismus mit der intimen Romantik 
im Prozeß der Herausbildung der revolutionären Romantik läßt sich besonders 
deutlich an den beiden Teilen des Gedichts „Деревня“ (1819) beobachten. Im 
ersten Teil knüpft Puskin mit der Verbindung von Naturbild und philosophisch- 
elegischer Meditation an Zukovskijs Elegien „Вечер“, „Славянка“ an und ver­
tieft sie im politischen, romantisch-freiheitlichen Sinne. Der zweite Teil dagegen 
klingt mit seiner kraftvollen, aber doch abstrakten sozialen Anklage, seiner dekla­
matorisch-entlarvenden Intonation, dem hohen, von Slawismen durchsetzten 
Sprachstil an die satirisch-reale Richtung im russischen Klassizismus an und steht 
nicht nur Radiscevs, sondern auch Kapnists Anklage der Leibeigenschaft in 
„Ода на рабство“ nahe.16)

жественным методом гражданскую лирику декабристов, в том числе и знаменитое
стихотворение К. Рылеева „К временщику“ (1820) (N. L. Stepanov, „Лирика Пуш­
кина“ , Moskau 1959, S. 268).

1G) Diese Annahme fanden wir durch N. L. Stepanov bekräftigt: Несомненно, что „Ода
на рабство“ Капниста, ставившая ту же тему, что и „Деревня“, учитывалась Пуш­
киным (N. L. Stepanov, а. а. О., S. 305/306).

17) Hier ist bemerkenswert, daß Puäkin mit Brutus eine republikanisch-freiheitliche Per­
sönlichkeit der Antike als Vorbild wählt, nicht mehr den Stoiker bzw. Zyniker Damet 
wie in „Лицинию“. Auf Brutus beruft sich auch Ryleev in „К временщику“ und „Я 
ль буду в роковое время — “ . Überhaupt spielten die republikanisch-demokratischen 
Helden der Antike — Brutus, Cicero, Cato, Timoleon u. a. — in der russischen revolu­
tionären Romantik eine nicht unbedeutende Rolle.

In seiner weiteren Entwicklung zur reifen, revolutionär-romantischen Poesie 
kam Puäkin nach 1820 zu einer immer stärker organischen Vereinigung der roman­
tisch-persönlichen, gefühlsbetonten mit der klassizistisch-republikanischen, ver­
standesklaren Poesie, die in „Деревня“ noch als gesonderte Elemente erkennbar 
sind. Diese Synthese wurde durch die Bekanntschaft mit Byron gefördert, da 
Byron ein „Klassizist“ unter den englischen Romantikern war, was ihn in Wider­
spruch zu den Dichtern der „See-Schule“ (Wordsworth, Coleridge) brachte. In 
Puäkins bedeutendsten revolutionär-romantischen Gedichten — „Кинжал“ 
(1821), „Демон“ (1823), „К морю“ (1824), „Андрей Шенье“ (1825) — geht das 
klassizistische Element zwar äußerlich gegenüber „Лицинию“, „Вольность“ , 
„К Чаадаеву“ zurück, bleibt jedoch als integrierender Bestandteil deutlich spür­
bar.

Es äußert sich z. B. in „Кинжал“ nicht nur in der antiken Einkleidung, die 
an „Лицинию“ erinnert17), sondern in der so klaren, gemeißelten Struktur, die



160 G. D UD EK

so gar nichts mit der romantischen Verschwommenheit zu tun hat. Das roman­
tische Freiheitsideal wird hier mit einer ,,Plastizität und Klarheit“ 18) dargeboten, 
die dem hohen Gefühlspathos Maß geben und dem klassizistischen Harmonie- 
ideal entsprechen. Auch in „К морю“ ist die klassizistische Formstrenge spür­
bar. Außerdem wird das Naturbild nicht nur wie in Zukovskijs hochromantischem 
Gedicht „Море“ zum Ausdruck subjektiver Empfindungen und symbolhafter 
Entsprechungen, sondern gibt auch den Impuls zu politischer Aussage — Medi­
tationen über Napoleon, Byron, den Mißerfolg der revolutionären Bewegungen 
in Westeuropa —, was wiederum an Derzavin, etwa an „Водопад“ , erinnert.

18) Vgl. hierzu N. L. Stepanov über Puäkins romantisches Schaffen um 1820: „И в то же 
время он свято хранит верность принципам классицизма — точности, пластичности 
слова в первую очередь“ (а. а. О., S. 179).

Ähnlich wie Puskin beginnt K. F. Ryleev die revolutionär-romantische Phase 
seines Schaffens mit der Absage an die „leichte Poesie“ Batjuskovs und Zukovskijs, 
der er nach seinen ersten patriotisch-klassizistischen Versen von etwa 1814 bis 
1820 gefolgt war: Die von ihm in dem Sendschreiben an seinen Regimentskame­
raden Kosovskij („К К-му“ 1821) gebrauchten Wortprägungen zur Abkehr von 
der „легкая поэзия“ und der Hinwendung zur hohen republikanischen Poesie 
(„гражданская поэзия“ ) nehmen die Verse Puskins aus „Вольность“ und „K 
Чаадаеву“ auf und gehen in reicher Variation wie ein Leitmotiv durch die Poesie 
aller fortschrittlichen, sowohl liberalen wie revolutionären, Dichter dieser Epoche. 
Wir führen zum Vergleich hier einige Beispiele an: Zunächst die vorbildhaften 
Verse Puskins :

„Беги, сокройся от очей, 
Цитеры слабая царица! 
Где ты, где ты, гроза царей, 
Свободы гордая певица? 
Приди, сорви с меня венок, 
Разбей изнеженную лиру ... 
Хочу воспеть свободу миру, 
На тронах поразить порок.“ 

(„Вольность“)
„Любви, надежды, тихой славы 
Недолго нежил нас обман, . . .“ 

(„К Чаадаеву“ )

Ähnliche Formulierungen finden wir bei den meisten Dekabristendichtern :

„Чтоб я младые годы 
Ленивым сном убил! 
Чтоб я не поспешил 
Под знамена свободы!



Klassizismus und Romantik in Rußland 161

Нет, нет! тому вовек 
Со мною не случится; 
Тот жалкий человек, 
Кто славой не пленится!“ 

(К. Ф. Рылеев, ,,К К-му“, 1821)
,,Оставь другим певцам любовь!
Любовь ли петь, где брызжет кровь, . . .“

(В. Ф. Раевский, ,,К друзьям в Кишинеев“, 1822)

Dann aber auch bei den Dichtern der liberalen Adelsopposition:

,,K чему мне вымыслы? К чему мечтанья мне 
И нектар сладких упоений?

Я правде посвятил свой пламенный восторг; 
Не раз из непреклонной лиры 
Он голос мужества исторг.
Мой Аполлон — негодованье! . . .“

(П. А. Вяземский, „Негодование“, 1820)

Sie lassen erkennen, daß die „нежность“, d. h. das kontemplativ-selbstbeschrän­
kende Lebensideal der Karamzin-2ukovskij-Batjuskov-Richtung, Hauptziel der 
Kritik war, da es den Erfordernissen und dem Lebensgefühl der sich anbahnenden 
sozialen Auseinandersetzungen nicht entsprach. In dem in diesen Versen prokla­
mierten neuen Lebensideal gibt das romantische Freiheitsstreben den Ton an, 
paart sich aber mit dem klassizistischen Ruhmesideal, das allerdings, wie wir sehen 
werden, einen anderen Inhalt erhält. Als neue dichterische Aufgabe wird die Schaf­
fung einer hohen, republikanisch-freiheitlichen Dichtung deklariert, wobei der 
Nachhall der hohen Poesie des Klassizismus unüberhörbar ist.

Bei der Verwirklichung seines in „K K-му“ und „Пустыня“ proklamierten 
Programms einer heroisch-republikanischen Dichtung ging Ryleev ebenfalls 
auf den Klassizismus zurück, und zwar nicht auf den „patriotischen“ Klassizis­
mus seines eigenen Frühschaffens, sondern den republikanischen Klassizismus 
der russischen Adelsfronde des 18. Jahrhunderts, wobei ihm, wie bei den anderen 
Dichtern, insbesondere die Satire Derzavins als Vorbild diente. A. G. Cejtlin 
bezeichnet Ryleevs Werk 1820-23 geradezu als Periode eines „hohen republika­
nischen Klassizismus“ nach dem Vorbild von Lomonosov, Derzavin und Gnedic19) 
und hebt als ausgesprochen „klassizistische“ Werke die Satire „К временщику , 
die Oden „Александру I “ , „Видение“ , „Гражданское мужество“ sowie z. T. 
„На смерть Бейрона“ und ferner die frühen Dumy „Курбский“ und „Глинский“ 
hervor.20) In der Tat trägt „К временщику“ deutlich das Gepräge der hohen

l9) A. G. Cejtlin „Творчество Рылеева“, Moskau 1955, S. 264. 20) Ebd., S. 265.



162 G. DUDEK

sozialen Satire des Klassizismus, mit dem Ideenpathos der Aufklärung, dem poli­
tischen Ruhmes- und Unsterblichkeitsideal, der Berufung auf antike historische 
Persönlichkeiten, der hohen, deklamatorischen Intonation, dem von Slawismen 
durchsetzten Sprachstil. Ebenso ist in den Oden „Видение“ und „Александру I “ 
das Vorbild der klassizistischen Ode als Zarenspiegel offenbar. Wie Ryleev in 
seiner Apostrophe an Alexander I. den Schatten Katharinas II. beschwört, so 
hatte Lomonosov in seiner „Elisabeth-Ode“ 1747 Peter I. als Muster herbeigeru­
fen. Die „Erscheinung“ („Видение“ ) der idealen, aufgeklärten Monarchin Katha­
rina II. erinnert an Derzavins Vision Katharinas in „Видение мурзы“ ; Ryleevs 
Einweisung des Zarewitsch in derselben Ode findet in Derzavins „На рождение 
на севере порфирородного отрока“ eine frühe Entsprechung.21)

21) Darauf wird in der Anmerkung zu „Видение“ in: K. F. Ryleev, „Стихотворения, 
статьи . . .“ , Moskau 1956, S. 359, hingewiesen.

22) Sie finden dagegen eine Entsprechung in den folgenden auf Napoleon bezogenen Versen 
Puèkins in „Вольность“ :

Самовластительный элодей !
Тебя, твой трон я ненавижу, 
Твою погибель, смерть детей 
С жестокой радостию вижу.

Dennoch möchten wir Cejtlin nicht schlechthin folgen und diese wie auch die 
anderen Werke Ryleevs zwischen 1820 und 1823 nicht als rundweg klassizistisch 
bezeichnen. Denn es ist unserer Ansicht nach nicht zu übersehen, daß selbst in 
den genannten, stark vom Klassizismus geprägten Dichtungen Ryleevs „roman­
tische Schule“ der Jahre zuvor nicht völlig ausgelöscht ist. Dies kommt z. B. in 
„К временщику“ in dem persönlichen und gefühlsbetonten Pathos, dem roman­
tisch-heroischen Hervortreten der Dichterpersönlichkeit und dem expressiven 
Sprachstil zum Ausdruck. So von innerer Empörung zornbebende und verach­
tungschleudernde Verse wie

„Надменный временщик, и подлый и коварный,

Твоим вниманием не дорожу, подлец . . .“
waren im Klassizismus unmöglich.22)

Das romantisch-subjektive Element spürt man auch in der Apostrophe Katha­
rinas II. an den Zarewitsch in „Видение“ . Sie ist in direkter Rede wiedergegeben, 
was ihre Expressivität erhöht. In der Stimme der „Великая“ schwingt des Dich­
ters eigene Stimme mit und gibt der Apostrophe eine solche Emphase und Gefühls­
intensität, wie sie im Klassizismus nicht zu finden ist. (Vgl. dazu die Verse:

„Уже воспрянул дух свободы
Против насильственных властей;
Смотри — в волнении народы, 
Смотри — в движенье сонм царей.“)



Klassizismus und Romantik in Rußland 163

Wir glauben daher, daß Ryleevs Poesie der Jahre 1820-23 bereits als die erste 
Phase seiner revolutionär-romantischen Dichtung betrachtet werden kann, in 
der der republikanische Klassizismus zwar als starkes, jedoch nicht ausschließ­
liches und in der Perspektive entscheidendes Element vorhanden ist. Die im Som­
mer 1823 sich abzeichnende neue Phase in Ryleevs Schaffen würden wir nicht 
wie Cejtlin erst als den Übergang zur revolutionären Romantik betrachten23), 
sondern als den Beginn der zweiten Phase in seiner revolutionär-romantischen 
Dichtung, in der die Züge des Klassizismus gegenüber der eigentlichen Romantik 
zurückgehen, aber nicht völlig schwinden, sondern als integrierender Bestandteil 
der nun voll ausgereiften hohen, revolutionär-heroischen Romantik wirksam 
bleiben. Dies läßt sich an Ryleevs später Lyrik (z. В. ,,Я ль буду в роковое время“ 
— oder auch dem Poem „Войнаровский“) feststellen.

23) Vgl. „Примерно с лета 1823 г. в творческом развитии Рылеева наступил новый 
период: он пришел к романтизму ... К этому времени он изжил иллюзии консти­
туционалистского характера, еще владевшие им годом ранее. Утвердясь на пози­
циях политического бунтарства, придя к убеждению, что революционное дви­
жение будет возглавляться передовой личностью, свободной от давления реак­
ционной общественной среды, Рылеев, естественном, должен был обратиться к 
революционному романтизму, прославлявшему эту гордую и мятежную личность.“ 
(А. G. Cejtlin, а. а. О., S. 265).

2 l) Vgl. История Русской Литературы, Изд. Акад. Наук СССР, Bd. VI, S. 92.
25) Die Entwicklung Küchelbeckers zeigt, daß neben Byron auch Schiller eine nicht un­

bedeutende Rolle bei der Herausbildung der russischen revolutionären Romantik ge­
spielt hat, obwohl das sentimental-ideale Schillerbild 2ukovskijs dem entgegenstand. 
In seinem Gedicht „Поэты“ (1820) nennt Küchelbecker unter den erhabenen Vorbil­
dern für eine freiheitlich-erhebende Dichtung:

Тебе, души моей поэт, 
Тебе коленопреклонение. 
О Шиллер, скорбных утешенье, 
Во мгле ненастья тихий свет.

Ein weiteres Zeugnis stellt Vjazemskijs Brief an A. I. Turgenev vom 25. 2. 1821 dar, 
der das Programm einer freiheitlich-romantischen politischen Dichtung enthält und wo

Der stärkste klassizistische Einbruch in die Hauptphase der russischen revo­
lutionären Romantik zwischen 1820 und 1825 ging jedoch von 7. K. Küchel­
becker aus. Er wurde bereits durch die Eigenart des frühen Schaffens dieses Dich­
ters vorbereitet. Küchelbecker gehörte am Anfang seiner Dichterlaufbahn zu 
den Anhängern Zukovskijs. Doch verstand er Zukovskij, wie sein Aufsatz „Взгляд 
на нынешнее состояние русской словесности“ (1817) zeigt, nicht nur als 
Dichter des intimen Gefühls, sondern auch als Dichter des Erhabenen. Nicht 
zufällig stellte er hier Zukovskij neben Gnedic und Vostokov und fand in ihrem 
Werk Genuß nicht nur für „empfindsame“, sondern auch „erhabene“ Seelen.24) 
Schon im Lyzeum begeisterte sich Küchelbecker für Longins Schrift „Vom Er­
habenen“ sowie Schillers Auffassung von der erhabenen Dichtung25) und machte



164 G. D UDEK

sehr früh das Problem der erhabenen Sendung des Dichters zum Grundthema 
seines ganzen Schaffens (vgl. die frühen Gedichte „К Пушкину“ , 1818, ,,K са­
мому себе“ , 1818, ,,Поэты“ , 1820). Dazu kam, daß Küchelbecker seinen roman­
tischen Idealismus mit Elementen der antiken Klassik verband und auch auf 
diesem Wege zu einer ideal-erhabenen Dichtung gelangte (vgl. die Gedichte 
,,Разлука“ , 1817, und ,,K Пушкину“ , 1818). So waren schon in seinem Früh­
schaffen die Ansätze für seine spätere Schwenkung zum ,,Klassizismus“ ausgebil­
det. Die kämpferische Lösung von der elegisch-kontemplativen Romantik 2u- 
kovskijs erfolgte 1821 unter dem Eindruck seiner Pariser Erlebnisse und der 
„Flucht“ in den Kaukasus sowie der dort während des gemeinsamen Dienstes 
im Stab Ermolovs in Tiflis mit Griboedov geführten Gespräche.26) Küchelbeckers 
Kritik an der sentimental-elegischen Romantik erreichte in den beiden Aufsätzen 
,,O направлении нашей поэзии, особенно лирической, в последнее десяти­
летие“ (1824) und „Разговор с Ф. В. Булгариным“ (1824) ihren Höhepunkt.27) 
Damit verbunden war der Versuch, die hohen Gattungen des Klassizismus (Tra­
gödie, Ode) sowie den hohen biblisch-slawischen Stil neu zu beleben. Mit seiner 
Tragödie „Аргивяне“ (1823), in der Küchelbecker den klassizistischen Tragödien­
stil durch Verwendung des Chors der antiken Tragödie zu reformieren suchte, 
hatte er jedoch keinen Erfolg. Ebenso wie Katenins „Андромаха“ wurde „Арги­
вяне“ als ein verspäteter Nachhall des Klassizismus aufgenommen. Noch unglück­
licher verlief Küchelbeckers Bemühen, die Ode zu restaurieren. Auch hier wurde 
der freiheitlich-erhabene Ideengehalt durch die archaisch wirkende Form zu­
nichte gemacht oder zumindest in seiner Wirkung gemindert. Dies zeigte sich 
z. B. besonders in Gedichten wie „Олимпийские игры“ (1822), „К богу“ (1824), 
„Жребий поэта“ (1824), z. Т. auch in „Пророчество“ (1822). Seine Vorliebe für 
die erhabene Dichtung brachte ihn sogar zur Verteidigung des Epigonenklassizis- 
mus der Beseda-Gruppe. Er schätzte das im Geist eines offiziellen Patriotismus 
verfaßte heroisch-klassizistische Poem „Петр Великий“ (1810) von Sirinskij- 
§ichmatov, ein Werk, das bereits Batjuskov mit einem Epigramm bedacht hatte.28) 
In dem Gedicht „Участь поэтов“ (1823) stellte er Sichmatov mit dem portugie-

ebenfalls Schiller neben Byron als Vorbild genannt wird: „...Schiller ließ seine Stimme
für die Unterdrückten erschallen.“ (Nach N. I. Mordovéenko, „Русская критика пер­
вой четверти XIX века“, Moskau 1959, S. 172.)

26) Vgl. Mordovöenko, а. а. О., S. 395.
27) Erschienen im Almanach „Мнемозина“, Teil II u. Ill, Moskau 1824.
28) Совет эпическому стихотворцу

Какое хочешь имя дай
Твоей поэме полудикой:
Петр длинный, Петр большой, но только Петр Великой — 
Ее не называй.



Klassizismus und Romantik in Rußland 165

sischen Nationaldichter Camöes in eine Reihe. Dennoch stand Küchelbecker 
selbst in semer stärksten klassizistischen Periode (1822-1824) den konservativen 
Beseda-Dichtern innerlich unendlich fern. In dem Aufsatz „Обозрение россий- 
СК°Й с л ° в е с н о с т и  1824 года“ sonderte er sich selbst von den Vertretern des offi- 
T E p i g°n e n k l a s s ^ l s m u s  a b  und zählte sich zu den „Romantikern im Lager 
der Slawen“ , zusammen mit Katenin, Griboedov und Sachovskoj. Aus dieser 
Gruppe stand Küchelbecker wiederum der revolutionären Romantik am nächsten.

Denn im selben Jahre, da er mit dem Sendschreiben „Грибоедову“ (1821) seine 
Wende zum erhabenen biblisch-klassizistischen Stil ankündigte, machte er auch 
den Schritt von der idealistisch-erhabenen Romantik, mit einem Zug zum Esote­
rischen, zur freiheitlich-heroischen Romantik, der durch die Anteünahme am 
griechischen Befreiungskampf -  vgl. „Греческая песнь“ (1821), „К Ахатесу“ 
(1821) -  ausgelöst wurde. In den folgenden Jahren schuf Küchelbecker trotz 
seiner übermäßigen Begeisterung für den Klassizismus einige revolutionär-roman­
tische Meistergedichte wie „Пророчество“ (1822), „Проклятие“ (1824), „Жребий 
поэта (1824), „Смерть Байрона (1824), in denen sich, ähnlich wie bei Puskin 
und Ryleev, romantisches Freiheitspathos mit klassizistisch-hohem Stil mehr oder 
minder harmonisch vereinigen. Kurz vor seiner Verhaftung und dann in der Ver­
bannung überwand Küchelbecker seinen klassizistischen Überschwang, hielt je­
doch an seiner Auffassung von der erhabenen Sendung des Dichters fest. Trotz 
einer gewissen enthusiastischen Einseitigkeit blieb aber Küchelbeckers Forderung 
nach einer hohen, erhabenen Dichtung — unter Einbeziehung der Traditionen 
des Klassizismus — nicht ganz ohne positive Wirkung auf sein eigenes Werk wie 
auch die weitere Entwicklung der russischen Literatur.

Wir können zusammenfassen : Bei allen bedeutenden Vertretern der russischen 
revolutionären Romantik, insbesondere den Dekabristendichtern, spielt die Ver­
wendung der Traditionen des republikanisch-erhabenen Klassizismus bei der Her­
ausbildung und Entwicklung ihres revolutionär-romantischen Werkes eine be­
stimmende Rolle.

Welches waren nun die Gründe, die diese Aufnahme klassizistischer Elemente 
in die russisch-revolutionäre Romantik bedingten? Wenden wir uns zunächst 
den politisch-gesellschaftlichen Ursachen zu.

Die Dekabristenbewegung knüpfte in ihren politischen Bestrebungen, vor 
allem in den Plänen zur Bildung einer konstitutionellen Monarchie, direkt an 
die Adelsfronde unter Katharina II. an. So wurde das „Vermächtnis“ Nikita 
Panins von dem konstitutionellen Flügel des „Nordbundes“ für den eigenen Ver­
fassungsentwurf ausgewertet.29) Die historisch notwendige bürgerliche Revolu­
tion wurde in Rußland von Adelsrevolutionärcn getragen und nahm sowohl in

M ) Die Verbindung der Dekabristendichter mit der Katharinischen Adelsopposition bezeugt 
z. B. Ryleevs Ode „Гражданское мужество“, in der N. Panin als Vorbild hohen Bürger- 

muts gepriesen wird.



166 G. DUDEK

der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts (wenn auch schwach entwickelt) als 
auch in der Dekabristenbewegung die Form einer Adelsverschwörung an, die sich 
das Ziel setzte, die Selbstherrschaft durch eine Verfassung einzuschränken bzw. 
sie zu stürzen und eine ,,Adelsrepublik“ zu begründen. Diese politische Ziel­
setzung fand literarisch in dem Anti-Tyrannen-Thema und der Verherrlichung 
des einzelnen Freiheitshelden, des Republikaners aus Berufung, dabei aus adligem 
Geschlecht, ihren Ausdruck. Man kann dies an der Neubelebung des Vadim-The­
mas bzw. Novgorod-Themas in der revolutionär-romantischen Dichtung erken­
nen.30) Aber auch in Küchelbeckers Tragödie ,,Аргивяне“ klingt, wenn auch in 
griechischer Verkleidung, dasselbe Thema an wie in Knjaznins klassizistischer 
Tragödie ,,Вадим Новгородский“ (1789). Während allerdings Knjaznin das 
Recht des sich auf die Volksmeinung stützenden Tyrannen Rjurik noch anerkennt, 
verurteilt Küchelbecker eindeutig den Korinther Tyrannen Timofan und stellt 
sich auf die Seite des Tyrannentöters und Republikaners Timoleon.31) Zu diesen 
offen revolutionären Schlußfolgerungen war die Adelsfronde des 18. Jahrhunderts, 
mit Ausnahme Radiscevs, nicht gelangt. Es zeigt sich, daß die Vordekabristen — 
,,Союз спасения“, ,,Союз благоденствия“ und die liberale Adelsopposition der 
Zeit von 1816 bis 1823 (etwa) — wie auch der konstitutionelle Flügel des ,,Nord­
bundes“ direkte Fortsetzer der politischen Bestrebungen der Adelsfronde des 
18. Jahrhunderts waren. Dementsprechend tra t die Tradition des ^republika­
nischen Klassizismus“ des 18. Jahrhunderts vor allem in der ersten Phase der 
revolutionären Romantik (1816—20) und dann bis 1823 noch dort in Erschei­
nung, wo von den Dichtern ein konstitutionelles Programm verfolgt wurde (Pus- 
kin, Ryleev, F. Glinka). Als die Dekabristen nach 1823 zur unmittelbaren Vor­
bereitung des revolutionären Umsturzes schritten, setzte sich im Schaffen der 
daran direkt oder indirekt beteiligten Dichter das revolutionär-heroische, roman­
tische Element stärker durch, ohne daß die Einwirkung des republikanischen 
Klassizismus ganz verloren ging (Ryleev, A. Bestuzev, Küchelbecker, z. T. Puâ- 
kin, Raevskij). Neben der politischen bestand auch eine enge ideologisch-geistes­
geschichtliche Verbindung der Dekabristenbewegung und der von ihr getragenen 
revolutionären Romantik mit dem fortschrittlichen Adel und dessen Literatur 
im 18. Jahrhundert. Diese äußerte sich vor allem in der Fortsetzung der Bestre­
bungen der Aufklärung, mit ihrem Rationalismus, philosophischen Materialismus 
und Erziehungsoptimismus. Die Aufklärung und Erziehung des Adels wie des
30) Dies spielt besonders bei V. F. Raevskij eine große Rolle (,,Певец в темнице“). Raevskij 

regte PuSkin zur Bearbeitung des Vadimthemas an. Doch blieben Puäkins Entwürfe 
für Vadim-Tragödie bzw. -Poem ebenso Fragment wie Ryleevs Duma ,,Вадим“ .

31) Vgl. hierzu Küchelbeckers Verse:
С любимцем дум моих, 
С моим Тимолеоном, 
Как матерь нежная, носился долго я ...

(„А. С. Грибоедову, при отсылке к нему в Тифлис моих ,Аргивян4“ , 1823.)



Klassizismus und Romantik in Rußland 167

Volkes gehörten zu den wichtigsten Anliegen der Dekabristen, wie sie in dem 
Kodex des „W ohlfahrtsbundes“ niedergelegt worden sind.32) Die Forderung der 
politischen und moralischen Aufklärung erscheint auch vielfältig in der Literatur 
dieser Epoche.33) Damit verbunden war eine gegenüber der vorhergehenden von 
Freim aurertum , Sentimentahsmus und sentimentaler Romantik beherrschten 
Geistesepoche stärkere Wertschätzung der menschlichen Vernunft, ohne daß die 
sentimentale Gefühlskultur ganz schwand. Es tra t in der russischen revolutionären 
Rom antik eine rationale Begrenzung und Durchleuchtung des Gefühls ein, wie 
sie in Puskins ,,Вакхическая песня“ (1825), diesem einmaligen Hymnus auf die 
helle Vernunft und das durchleuchtete Gefühl, Wortgestalt gewonnen hat:

,,Да здравствуют музы, да здравствует разум!“
Dies wirkte sich in der russischen revolutionären Romantik dahin aus, daß ihr 

Abgleiten in Irrationalismus, Mystik und religiöse Transzendenz, im Gegensatz 
etwa zur deutschen Hochromantik, weitgehend verhindert wurde. Rationalismus 
der Aufklärung und des Klassizismus und Gefühlskultur des Sentimentahsmus 
und der Rom antik gingen in der russischen revolutionären Romantik eine har­
monische Verbindung ein, was dieser Dichtung ihr klassisches Maß gab und auch 
schon dem Reahsmus den Boden bereitete.

Dieses kontinuelle Weiterwirken der Aufklärung und des Rationahsmus des 
18. Jahrhunderts steht unserer Ansicht nach eine wichtige Besonderheit des 
russischen Geisteslebens im 19. Jahrhundert dar, die in Westeuropa keine volle 
Entsprechung findet. Getragen wird die sich stetig fortpflanzende und verbrei­
ternde Welle der russischen Aufklärung von den revolutionären Bewegungen. 
Nach ihren Anfängen im 18. Jahrhundert, mit dem Wirken Novikovs und Radi- 
scevs als Höhepunkt, findet sie in den ,,Поэты-Радищевцы“, den Dekabristen 
und den ihnen nahestehenden Persönlichkeiten sowie den revolutionären Demo­
kraten  ihre Fortsetzer, um schheßlich in der marxistischen Theorie Plechanovs 
und Lenins aufgehoben zu werden. Parallel dazu läßt sich das Weiterwirken von 
progressiven Elementen des Klassizismus über die ,,Поэты-Радищевцы und die 
Dekabristendichter hinaus bis zum Ende der russischen Literatur des 19. Jah r­
hunderts verfolgen. Auf eine nicht so entscheidende, doch charakteristische gei­
stige Gemeinsamkeit der revolutionär-romantischen Dichtung mit dem 18. Jah r­
hundert möchten wir noch hinweisen. In ihrer Polemik gegen die sentimentale
32) Das Gedankengut der Aufklärung beherrschte auch das Denken der revolutionar- 

romantischen Dichter, insbesondere der Dekabristendichter. So schreibt I. J. Söipanov 
über Ryleev: ,,Рылеев, хотя и говорил о борбне народов против царей, но движущей 
силой общественного развития считал просвещение. В прямую зависимость от 
просвещения Рылеев ставил нравственность, добродетель, свободу.“ (Избранные 
социально-политические и философские произведения декабристов, Moskau 1951, 
Bd. I, S. 71.) л , - ™ 133) Ryleev in „Видение“ : „Дай просвещенные уставы.“ Griboedov im Cackij-Monolog: 
„А судьи кто?“ u. a.



168 G. D UDEK

Romantik kommen die revolutionären Romantiker nämlich zur Ablehnung des 
,,Entsagungsideals“ (bildhaft verkörpert in der „хижина“ und poetisch verklärt 
in 2ukovskijs Elegie ,,Теон и Эсхин“ , 1814) und zur Wiederaufnahme des ,,Ruhm­
und weltlichen Unsterblichkeitsideals“ des Klassizismus, wie es in Lomonosovs 
und Derzavins heroischen Triumphoden seinen Ausdruck gefunden hatte. So 
ruft Ryleev in ,,K K-му“ aus:

,,Тот жалкий человек,
Кто славой не пленится!“

Und Küchelbecker begeistert sich für den griechischen Freiheitskampf mit den 
Worten :

„Счастлив, ...

Кто убежал от уз и скуки
И славу мог купить за миг короткой муки.“

Damit wird deutlich, daß dieses Ruhmideal einen neuen Inhalt bekommt; 
Ruhm und Unsterblichkeit erlange man nicht so sehr im Krieg gegen äußere 
Feinde, wie es Derzavin etwa in seinen Suvorov- und Rumjancev-Oden aus­
gedrückt hatte, sondern im Kampf gegen die innere Tyrannei, für Freiheit und 
republikanische Ideale. Diesen Gedanken spricht Ryleev sowohl in „Видение“ 
als auch in „Гражданское мужество“ aus: Nach der Beschwörung der ruhm­
vollen Heerführer Rumjancev und Suvorov legt der Dichter in „Видение“ Katha­
rina II. folgende Worte in den Mund :

„Я зрю, твой дух пылает бранью,
Ты любишь громкие дела.
Но для полунощной державы
Довольно лавров и побед;
Довольно громозвучной славы 
Протекших, незабвенных лет. 
Военных подвигов година 
Грозою шумной протекла;
Твой век иная ждет судьбина, 
Иные ждут тебя дела.
Затмится свод небес лазурных
Непроницаемою мглой;
Настанет век борений бурных 
Неправды с правдою святой.“

In „Гражданское мужество“ weitet er diesen Gedanken sogar auf die Ge­
schichte der ganzen Menschheit aus :

„Где славных не было вождей, 
К вреду законов и свободы?



Klassizismus und Romantik in Rußland 169

От древних лет до наших дней 
Гордились ими все народы; 
Под их убийственным мечом 
Везде лилася кровь ручьем. 
Увы, Аттил, Наполеонов 
Зрел каждый век своей чредой: 
Они являлися толпой ...
Но много было Цицеронов? . . .“

Literarische Ursachen: In der russischen Literatur entstand mit  der liberalen 
und revolutionären Bewegung des Adels das Bedürfnis nach einer „hohen Poesie", 
die nicht im Dienst der offiziellen Ideologie stand, sondern den Interessen der 
fortschrittlichen Kräfte Ausdruck verlieh. Eine solche „высокая, возвышенная 
поэзия fehlte in der 1790—1820 vorherrschenden Karamzin-Zukovskij-Batjus- 
kov-Schule. Wenn Zukovskij in „Певец во стане русских воинов" oder der 
Ode „Александру I"  hohe patriotische oder soziale Themen gestaltete, so griff 
er weitgehend auf den „offiziellen" hohen klassizistischen Stil zurück.34) Einen 
eigenen „hohen" Stil, eine eigene „republikanische Poesie" bildeten Sentimentalis- 
mus und sentimentale Romantik, wenn man von Radiscev absieht, nicht aus. 
Und wenn Radiscev in einigen Gedichten (wie „Вольность", „Осмнадцатое сто­
летие") und Poemen („Песнь историческая", „Творение мира") diesen Stil 
auszubilden suchte, so ging er ebenfalls dabei auf den Klassizismus zurück. Trotz 
seiner großen Ideenaussage hatte Radiscev mit diesen Werken nicht vermocht, 
einen vorbildhaften sentimentalistischen hohen Stil auszubilden. Die Anhänger 
RadiScevs (Pnin, Born, Popugaev u. a.) schrieben daher ihre ideenmäßig bedeut­
samen Werke in dem archaisch wirkenden klassizistischen hohen Stil.35)

34) Gleiches gilt für Karamzins Poesie, in der neben sentimentalistisch-intimen Gedichten,
den ersten russischen Balladen auch „klassizistische“ Oden wie „На восшествие на 
престол Александра I“ und „На торжественное коронование Александра I “ (1801) 
stehen.

Зб) Es gab allerdings einige Ansätze zur Schaffung einer hohen, heroischen Dichtung aus 
dem Geiste des Sentimentalismus unter Einbeziehung der Traditionen des heroischen 
Klassizismus. Das bekannteste Gedicht dieser Art ist „Перуанец к испанцу“ (1805) 
von N. I. Gnediè. Es entstand noch unter dem Einfluß der von den Anhängern Radi- 
söevs gebildeten „Вольное общество любителей словесности, наук и художеств“. 
Darin verbindet sich sentimentalistische Gefühlsemphase, die sich auf die Forderungen 
des Naturrechts beruft, mit einem starken klassizistisch-heroischen Pathos. Ähnliches 
gilt für die Tragödien von V. A. Ozerov. Hierzu rechnen kann man auch Milonovs 
Satire „К Рубеллию“ (1810) und Batjuëkovs frühe Satiren („Перевод первой сатиры 
Буало“). Doch entwickelte sich daraus keine eigenständige literarische Richtung, kein 
geschlossenes System eines hohen, heroisch-republikanischen Sentimentalismus.
Die Dichter des Olenin-Kreises, insbesondere Gnedié, strebten eine heroische Dichtung 
an, indem sie die antike erhabene Poesie direkt, nicht klassizistisch umgedeutet, in die



170 G. D U D EK

Die ideelle und künstlerische Wirkung der dekabristischen Dichtung hing daher 
entscheidend von der Schöpfung eines eigenen hohen Stils, einer romantischen 
,,гражданская поэзия“ ab. Da bei der Karamzin-2ukovskij-Batjuskov Richtung 
Vorbilder fehlten und die zeitgenössische hohe offizielle Dichtung des Epigonen­
klassizismus wegen der konträren politischen Zielsetzung als Muster nicht in 
Frage kam, orientierten die Dekabristendichter sich an dem Vorbild des „republi­
kanischen Klassizismus“ des 18. Jahrhunderts. Der erste Wesenszug, der das 
Schaffen aller revolutionär-romantischen Dichter zwischen 1816 und 1825 mit 
diesem Klassizismus verbindet, ist das Bemühen um eine „hohe, erhabene Poesie“ 
mit großem sozialen Ideengehalt und sozial-moralischer Tendenz. Dies wurde 
programmatisch formuliert in dem „Устав Союза Благоденствия“ . Dort heißt 
es in dem Abschnitt „Распространение познаний, Личный пример“ : „...истин­
но изящное есть все то, что возбуждает в нас высокие и к добру увлекающие 
чувства.“ 36) Und im Absatz „Слово“ : „Убеждать, что сила и прелесть стихо­
творений ... состоит ... более всего в неприторном изложении чувств высоких 
и к добру увлекающих.“ 37)

russische Literatur einführten. Aus diesem Bemühen heraus entstanden die Nachdich­
tung der „Ilias“ von Gnediö und auch einige originale Werke (z. B. das Poem „Рож­
дение Гомера“, 1816, von Gnediö). Von hier aus empfingen die revolutionären Roman­
tiker (besonders Küchelbecker und Puäkin) einige Anregungen. Zu einer eigenen lite­
rarischen Strömung kam es jedoch nicht. Gnediö nahm mit seinem Werk innerhalb des
Sentimentalismus eine gewisse Sonderstellung ein und blieb letzten Endes Rand­
erscheinung.

36) Избранные социально-политические и философские произведения декабристов, 
Moskau 1951, Bd. I, S. 270.

37) Ebd., S. 270.
38) Zitiert nach A. G. Cejtlin, „Творчество Рылеева“ , Moskau 1955, S. 54.

Dieselbe Forderung erhob Gnedic in seiner Rede über die Berufung des Dichters 
in dem „Вольное общество любителей российской словесности“ am 13. Juni 
1821, wo er die Dichter aufforderte, im Leser „думы высокие, восторги пламен­
ные“ hervorzurufen.38) Ähnliche Äußerungen finden sich bei Katenin, Raevskij, 
Ryleev und am eindringlichsten bei Küchelbecker.

Zur Verwirklichung dieser Forderung knüpften die Dichter an die hohen klassi­
zistischen Gattungen an und suchten sie durch ihr revolutionär-romantisches 
Ideengut mit neuem Leben zu erfüllen. In Anlehnung an die klassizistische (rus­
sische und französische) und an die antike Tragödie entstanden die republika­
nischen Tragödien der revolutionären Romantiker: Katenins „Андромаха“ , 
Küchelbeckers „Аргивяне“ , Puskins Plan für eine Vadim-Tragödie, Griboedovs 
Tragödienfragmente. Neu gegenüber der klassizistischen Tragödie war das direkte 
Anknüpfen an die antike Tragödie. Eine Anregung hierfür ging zweifellos von 
dem Olenin-Kreis und Gnedic, eventuell aber auch von Schillers „Braut von 
Messina“ aus.



Klassizismus und Romantik in Rußland 171

яІіУт П d e ™ mehr oder minder starken Einfluß der Oden Lomonosovs und vor 

R om ant± Zap irk  R П ^heroisch-freiheitlichen Oden der revolutionären 
Уо‘ S e i b e l  ” B “ eT b “. Rysevs „Видение“ , „Гражданское мужест- 
во , Küchelbeckers ,,Смерть Байрона“ , и. а.
Q J M  f e r . Neubelebung der im Sentimentalismus vernachlässigten pohtischen 
Satire knüpften die revolutionären Romantiker ebenfalls an den Klassizismus 
besonders Derzavin, an: So Puskin in „Послание к цензору“, und „О Мѵза 
пламенной сатиры“. In Ryleevs „К временщику“ ist der NachhaU von Derza- 

” В ел ь м о ж а “ bemerkbar. Vjazemskij verwendet ihn in seinen Satiren „Пе­
тербург“ und „Негодование“ . Besonders charakteristisch für die Gattungen der 
revolutionar-romantischen Dichtung ist jedoch, wie N. L. Stepanov am Beispiel 
der Lyrik Puskins gezeigt hat, die Mischung der Gattungen.39) Intime Gattungen 
des Sentimentahsmus (Sendschreiben, Elegie) werden mit hohen klassizistischen 
Gattungen vereinigt -  so in Puskins Elegie-Ode „Деревня“ 40) -  oder werden 
unter Anlehnung an die Ode zum heroisch-politischen Sendschreiben umgeschmol­
zen -  so in Puskins „К Чаадаеву“ , Ryleevs „А. П. Ермолову“, Küchelbeckers 
„Грибоедову“ u. a.

39) Vgl. „Пушкин в своей лирике сочетает в одном и том же стихотворении принципы 
разных жанров: оды и элегии („Андрей Шенье“), послания и оды („К вельможе“), 
элегии и альбомного стихотворения („Что в имени тебе моем“) и т. д. (N. L. Stepanov, 
а. а. О., S. 149.)

40) Vgl. N. L. Stepanov, а. а. О., S. 307.

Auch bei der Schaffung eines hohen revolutionär-romantischen Stils orientier­
ten sich die Dichter auf den hohen Stil des Klassizismus. Rhetorisch-tribunen- 
hafte Intonation, der heroische Alexandriner, sprachliche Slawismen, Gestalten 
und Bilder aus der Antike sowie der Bibel gingen, vielfältig abgewandelt, aus 
dem Klassizismus in die revolutionäre Romantik ein.

Dabei kam es — analog zum Synkretismus der Gattungen — zu einer Mischung 
der Ausdrucksinhalte und Stilformen, da vor allem bei der Entstehung und in 
der ersten Phase der revolutionären Romantik sich romantisch-sentimentalistische 
bzw. anakreontische und klassizistisch-heroische Formen in vielfältiger Weise 
verbanden. Im wesentlichen bildeten sich zwei Arten dieser Verbindung heraus: 
Die eine ist von L. Ginzburg beschrieben worden: ,,In den zwanziger Jahren be­
ginnt man, auf den rationalistischen (d. h. auch klassizistischen, G. D.) Boden 
romantische Themen und romantische literarische Formen aufzuschichten (Vor­
wort zu П. А. Вяземский, „Стихотворения“, Библ, поэта, Большая серия, 
Лен. 1958, стр. 16). Dies läßt sich z. В. an Puskins Ode „Вольность“ oder Ryleevs 
Ode „Видение“ beobachten. In die für den Klassizismus charakteristische Form 
der Vision der ihr politisches Vermächtnis verkündenden Zarin werden die frei­
heitlichen, sozialkritischen Gedanken der revolutionären Romantik eingeflochten.

Bei der anderen Art werden umgekehrt in einen sentimental- (bzw. anakreon- 
tisch-) romantischen Rahmen klassizistische Elemente einbezogen. Beispiele

12 Graßhoff/Lehmann



172 G. D UDEK

bieten Puskins „Деревня“ , der Epilog zum „Кавказский пленник“ , Ryleevs 
Gedichte „К K-му“ , „Пустыня“ .

Besonders anschaulich ist diese Art der Synthese in Ryleevs Duma ,,Дер­
жавин“ . Den Rahmen bildet hierin eine sentimental-elegische Stimmungsszene 
mit Naturbild, Kloster, Friedhof. Zum Grabmal Derzavins kommt ein elegisch 
gestimmter junger Dichter. Ganz unvermittelt schließt sich dann die Vermächt­
nisrede des „Geistes“ Derzavins an, durch deren klassizistisch-heroisches Pathos 
das romantische Dichter-Ich Ryleevs nur schwach spürbar bleibt. Sentimentaler 
Rahmen und klassizistisch-heroisches Dichterbild stehen unorganisch nebenein­
ander.

Die organische Verschmelzung dieser Elemente gelang den revolutionären 
Romantikern erst in der jeweils zweiten Phase ihres Schaffens. Dies läßt z. B. 
ein Vergleich der Duma „Державин“ mit dem Poem „Войнаровский“ erkennen. 
In „Войнаровский“ harmonieren Rahmen und Handlung, Umstände und Cha­
rakter. Das abstrakt klassizistische Pathos ist nur noch für ein feines Ohr als 
Nachhall in der romantisch-heroischen Grundmelodie des Werkes zu hören. Die 
Darstellung der hohen romantischen Persönlichkeit verbindet sich in „Война­
ровский“ mit dem klassizistischen Anspruch der Staatsidee. Der verbannte 
Vojnarovskij wird uns sowohl in seinem persönlichen Schmerz, dem elegischen 
Gefühl der Romantik, als auch dem Schmerz um das Allgemeinwohl erschlossen. 
Gefühlsintensität verbindet sich mit logischer Klarheit und dem rationalen 
Maß klassizistischer Dichtung.

Dieses Anknüpfen an den Klassizismus brachte nicht immer den gewünschten 
Erfolg. Das mußten insbesondere Katenin und Küchelbecker erfahren, die am 
strengsten an den hohen klassizistischen Ausdrucksmitteln festhielten. Selbst 
ihre neuen Inhalte wurden in den klassizistischen Formen als archaisch empfun­
den. Die Gefahr einer klassizistischen Archaisierung der fortschrittlichen Dichtung 
dieser Zeit wurde vor allem von Puskin erkannt und zusammen mit Del’vig und 
Tumanskij bekämpft. Puäkin sah mit Bedauern, daß er in seinem Kampf gegen 
den offiziellen Epigonenklassizismus — „die Marquis der klassischen Poesie“ , 
wie er sie in einem Brief an P. A. Vjazemskij vom 19. August 1823 nannte41) — bei 
Küchelbecker und den anderen Dekabristendichtern nicht die nötige Unterstüt­
zung fand. Dieses Bedauern kommt wiederholt in Puèkins Briefen zum Aus­
druck.42)

In seiner „Возражение на статьи Кюхельбекера в Мнемозине“ lehnte PuSkin 
insbesondere Küchelbeckers Klassizifizierung der Ode als höchster poetischer

u ) A. S. Puskin, a. a. O., Bd. X, S. 63.
,2) Vgl. folgende Briefstellen: „Что мой Кюхля, за которого я стражду, но все люблю? 

(An Р. А. Vjazemskij, 25. 1. 1825) und ,,...но вот чем тебя рассержу: князь Ших- 
матов, несмотря на твой разбор и смотря на твой разбор, бездушный, холодный, 
надутый, скучный пустомелия . . .“ (An V. К. Küchelbecker, 1. —6. 12. 1825).



Klassizismus und Romantik in Rußland 173

Form ab. Mit seiner ,,Ода графу Хвостову“ parodierte er Küchelbeckers Oden 
und wiederholte seine Polemik im 4. Buch von „Eugen Onegin“.48)

Puskins Auseinandersetzung mit der Ode und dem damit verbundenen „во­
сторг“ des erhabenen Dichters zielte aber weiter. Dies zeigt sein Aufsatz’,,0 
поэзии классической и романтической“ (1825). Darin lehnt er eine Definition 
der Romantik allein nach ihrem neuen Inhalt, ihrem neuen Zeitbezug („...дух, 
в котором оно [стихотворение] написано44) ab und meint, daß auch die Form 
„(формы стихотворения“)45) dazu herangezogen werden müsse. Wenn man diese 
allgemeine Betrachtung auf die konkrete literarische Situation bezieht, so be­
deutete dies, daß die zeitgenössische russische Romantik nicht allein nach ihren 
Inhalten, sondern auch nach ihren Formen zu bestimmen war. Mit anderen Wor­
ten forderte Puskin neue romantische Formen für den neuen „Geist“ der russischen 
Dichtung. Das bedeutete aber eine Verwerfung des klassizistischen Gattungs- 
und Stilsystems, das Katenin, Küchelbecker und z. T. auch Ryleev meinten 
übernehmen zu können, um so ihre neuen Inhalte adäquat auszudrücken.46) 
Puskin wandte sich gegen die Archaisierung des Sprachstils und das abstrakte, 
hohe Pathos in einigen Werken Küchelbeckers und anderer revolutionärer Ro­
mantiker. 47)

43) Vgl. N. L. Stepanov, а. а. О., S. 142.
44) A. S. Puâkin, а. а. О., Bd. VII, S. 33.
46) Ebd., S. 33.
4в) N. I. Mordovöenko, а. а. О., S. 232.
47) In einem Brief V. I. Tumanskijs an Küchelbecker machte Puâkin folgende Randbemer­

kung: „Охота же тебе читать Шихматова и Библию. Первый — карикатура Юнга; 
вторая, несмотря на бесчисленные красоты, может превратить муз в церковных 
певчих.“ (Brief vom 11. 12. 1823, nach В. TomaSevskij, а. а. О., S. 669.)

48) Vgl. N. I. Mordovcenko, а. а. О., S. 232.
49) „Мнемозина“, Teil II, Moskau 1824, S. 30.

Noch schwerwiegender war jedoch Puskins Kritik an der Theorie der „hohen 
Dichtung“ bzw. des „erhabenen Gegenstandes“ („возвышенного предмета“), 
wie sie in erster Linie von Küchelbecker, in gemäßigterer Form aber auch von 
den anderen revolutionären Romantikern, vertreten (Ryleev, A. Bestuzev, Vene­
vitinov48)) und von Puskin auch eine Zeitlang geteilt wurde. Diese Kritik richtete 
sich nicht gegen die hohen, freiheitlichen Ideen, die in den Werken dieser Dichter 
wie auch in seinen eigenen Werken ihren Ausdruck gefunden hatten. Sie bezog 
sich vielmehr auf die grundsätzliche Ansicht über das Verhältnis der Dichtung 
und des Dichters zur Wirklichkeit. Küchelbecker hatte dazu in seinem Aufsatz 
„О направлении нашей поэзии, особенно лирической, в последнее десятиле­
тие“ ausgeführt: „Лирическая Поэзия вообще не иное что, как необыкновен­
ное, т. е. сильное, свободное, вдохновенное изложение чувств самого писателя. 
Из сего следует, что она тем превосходнее, чем более возвышается над собы­
тиями ежедневными, над низким языком черни, незнающей вдохновения.“ 49)

12*



174 G. D UD EK

In dieser Auffassung läßt sich wiederum eine Übereinstimmung zwischen der 
revolutionären Romantik und dem republikanischen Klassizismus erkennen: 
nämlich die Geringschätzung der gewöhnlichen alltäglichen Wirklichkeit. Sie 
findet eine Entsprechung in der Geschichtsphilosophie der meisten Dekabristen- 
dichter, in der der hohen Persönlichkeit zu große Bedeutung beigemessen wurde. 
Wie die Adelsrevolutionäre ohne Unterstützung des Volkes die geschichtliche 
Entwicklung zwar vorantreiben konnten, aber letzten Endes doch zum Scheitern 
verurteilt waren, so konnte auch die über die Wirklichkeit erhabene Dichtung 
nur von kurzer Blüte sein. Dies erkannte Puskin bereits 1824/25, als er selbst 
seine Phase der hohen Dichtung, aus klassizistischen und romantischen Quellen 
gespeist, hinter sich zu lassen begann. In derselben Richtung bewegten sich Theo­
rie und Schaffen Ryleevs 1824/25. Er stand damit Puskin in dieser Hinsicht am 
nächsten, wenn er auch nicht zu derselben Klarheit wie dieser gelangte. Puskin 
begriff, daß die von Küchelbecker 1824 erhobene Forderung einer über den 
,,alltäglichen Ereignissen“ erhabenen Dichtung der Grundtendenz der russischen 
Literatur zu diesem Zeitpunkt bereits widersprach, die darin bestand, die „nie­
dere Wirklichkeit“ als Inspiration und Gegenstand für die Kunst zu erschließen. 
Es galt, die Lebensfremdheit des politischen wie literarischen Denkens zu über­
winden, dazu die Abstraktheit und literarische Konventionalität, die vom Klassi­
zismus her in der revolutionären Romantik nach wirkten.50)

50) Die Theorie des „erhabenen Gegenstandes“ war auch in der Karamzin-Zukovskij Schule 
verbreitet, hatte jedoch einen anderen, idealisch-moralisierenden Inhalt (vgl. V. Baza­
nov „Очерки декабристской литературы“, Moskau 1953, S. 227). In der Periode der 
Vorbereitung des Dekabristenaufstandes war diese Theorie in ihrer revolutionär-roman­
tischen Auslegung zweifellos von vorwärtsweisender Bedeutung und historisch not­
wendig. Doch drängte die literarische Entwicklung so schnell zum Realismus voran, daß 
bereits vor dem Aufstand 1825 in der russischen Literatur, am deutlichsten bei Puäkin 
und Ryleev, der Widerspruch zwischen der für den Aufstand der Adelsrevolutionäre 
notwendigen „erhabenen Poesie“ und der für die Weiterentwicklung der Dichtung not­
wendigen Wende zur „Poesie der gewöhnlichen Wirklichkeit“ zutage trat. Wir können 
hier ein gewisses Auseinandergehen im Tempo, nicht in der Grundtendenz, zwischen 
historischen und literarischem Prozeß erkennen.

Dieses Auseinandergehen Puskins und der sich in ihm repräsentierenden Grund­
tendenz der russischen Literatur auf dem Wege zum kritischen Realismus mit 
den Vertretern einer hohen Dichtung revolutionär-romantischer Prägung kam 
in der Polemik um das 1. Kapitel von „Eugen Onegin“ klar zum Vorschein. 
Küchelbecker, A. Bestuzev, Ryleev und Venevitinov schätzten es recht gering 
ein, da es ihren Vorstellungen von einer hohen Dichtung nicht entsprach. Um­
gekehrt begrüßte Puskin im Schaffen der revolutionären Romantiker von 1824/25 
an jene Züge, die eine Annäherung an die Wirklichkeit erkennen ließen. So hob 
er z. B. unter Ryleevs „Dumy“, die er insgesamt wegen ihrer Abstraktheit wohl 
zu gering wertete, die wirklichkeitsnahe Duma „Иван Сусанин“ hervor. Noch



Klassizismus und Romantik in Rußland 175

А В X  v еГ  ^  Г  °e m  ” В о Й н а Р - ™ “> und zwar, wie sein Brief an 

t X  I  ?  T/ ™  4  e r k e n nen läßt, nicht so sehr wegen des révolu- 
X  d 7 r T ^  ^  ^ ^ ^  W e g e n  d e r  r e a l e n  Milieuschilde- 

3 ’ В — Л ^ ^  u n d  d e m  Z U m  ß e a l i s m u s  tendierenden „epischen 
Stal . Doch vermied Puskin, wie stets, in seiner Auseinandersetzung mit Küchel- 

X h  er d w V ^  T  A n h ä n g e r n  e ü l e r  ”h o h e n  Poesie“ jede Einseitigkeit. 
S  r  u ^ ^ ^  d e r  Literatur zur „niederen Wirklichkeit“ als notwendig an 

so heß er dabei doch nicht das Problem der „hohen Poesie“, das als Erbe des 

Klassizismus und der revolutionären Romantik gegeben war, außer acht. Puskin 

kam nicht zu einer Ablehnung der „hohen Poesie“ überhaupt, sondern woUte 

j U r \ ^  ,d e f  ,h °h e  D l c h t e r und die hohe Dichtung nicht über, sondern auf und in 

der Wirklichkeit stehen sollten. Nachdem Puskin die Grundlinie seines Schaffens 

die allseitig realistische Darstellung des Lebens, auch in seinen niederen prosai­

schen Erscheinungsformen, gefunden hatte, konnte er deshalb auch wieder zur 

hohen Poesie zurückkehren, und zwar nicht als ausschließlichem, sondern inte­

grierendem Bestandteil seiner Wirklichkeitsdichtung. Dies erklärt, warum Puskin 

trotz seiner Polemik mit Küchelbecker sich von diesem auch anregen ließ. Er 

nahm die Gestalt des Dichter-Propheten, die im Mittelpunkt von Küchelbeckers 

Poesie steht, mit ,,Пророк“ in seine Poesie auf, wenn auch die direkte Anregung 

wahrscheinlich nicht von diesem, sondern von F. Glinkas Gedicht „Призвание 

Исаий“ ausging. Auch die damals ungewöhnlichen Urteile Küchelbeckers in 

seinen Aufsätzen ,,O направлении нашей поэзии . . .“ und „Разговор с Ф. В. 

Булгариным über die Wertung von Goethe und Schiller sowie Shakespeare und 

Byron haben unserer Ansicht nach Puskin nicht unbeeindruckt gelassen. So wie 

hier sein Lyzeumskamerad gab Puskin in der Folge Goethe und Shakespaere 

den Vorzug gegenüber Schiller und Byron. Küchelbeckers Kritik an der subjek­

tiven Begrenzung des Werkes von Schiller mid Byron findet sich fast wörtlich in 

Puskins Urteil über die Dramen Byrons wieder. Wie Küchelbecker Schiller vor­

wirft, daß seine Helden Karl Moor, Don Carlos, Posa, Max Piccolomini nur ver­

schiedene Verkörperungen seines eigenen Ichs seien, so urteilt Puskin später über 

Byrons Dramenhelden als Aufspaltungen des Dich ter-Ichs.51) Aus dieser inneren

51) Bei Küchelbecker heißt es: „Драматург Шиллер в младшем Графе Море, в Дои- 

Карлосе и Маркизе де Поза, в Максе, в лицах, которы изобразил с самою большею 

родительскою (сочинительскою) нежностью представляет себя, одного себя, только 

по чувствам и образу мыслей, бывшим его собственными в разных эпохах его жиз­

ни.“ Мнемозина, T. III, Moskau 1824, S. 166/167. Und bei Puskin: „Байрон бросил 

односторонний взгляд на мир и природу человечества, потом отвратился от них и 

погрузился в самого себя. Он представил нам призрак себя самого. Он создал 

себя вторично, то под чалмою ренегата, то в плаще корсара, то гяуром, издыхаю­

щим под схимиею, то странствующим посреди ... В конце концов он постиг, соз­

дал и описал единый характер (именно свой),. . .“ (A. S. Puskin, а. а. О., Bd. VII, S. 52). 

Ähnlich äußert sich Puäkin in dem Aufsatz „О трагедии Олина ,Kopcep‘“ , 1828.



176 G. D U D EK

Gemeinsamkeit — trotz z. T. unterschiedlicher Auffassungen über die Aufgaben 
und Tendenzen der russischen Literatur — entstand die Küchelbecker gewidmete 
Strophe in Puskins Gedicht ,,19 октября“ (1825), womit Puäkin eine richtig ver­
standene ,,hohe Poesie“ bejahte:

,,Служенье муз не терпит суеты;
Прекрасное должно быть величаво : 
Но юность нам советует лукаво, 
И шумные нас радуют мечты ...
Опомнимся — но поздно ! и уныло 
Глядим назад, следов не видя там. 
Скажи, Вильгельм, не то ль и с нами было, 
Мой брат родной по музе, по судьбам?“

Mit der richtigen Lösung der Frage der ,,hohen Poesie“ war auch das Problem 
des Verhältnisses von Klassizismus und revolutionärer Romantik und darüber 
hinaus auch von Klassizismus und Realismus verbunden. Puskin lehnte, wie wir 
sahen, die Tradition des ,,republikanischen Klassizismus“ keineswegs ab. Er sah 
nur in der einfachen Wiederbelebung52) des Klassizismus unter Ausschaltung 
der in Sentimentalismus und sentimentaler Romantik gemachten Errungenschaf­
ten — Freiheit vom klassizistischen Regelzwang, Überwindung der klassizistisch - 
höfischen Geziertheit und Unnatürlichkeit53), freie Ichaussage, Gefühlsreichtum 
u. a. — eine Gefahr der Einseitigkeit und Einengung der russischen Literatur.54) 
Umgekehrt warnte er auch vor jeder romantischen Ausschließlichkeit. Dies zeigt 
seine Empfehlung an A. Bestuzev, den extremsten unter den Romantikern, sich 
mit dem ,,Klassizisten“ Katenin auszusöhnen.65)

62) Was U. R. Focht mit „воспроизведение“ und „продолжение“ als einfachste Formen 
der literarischen Aneignung bezeichnet hat („Внутренние закономерности историко­
литературного развития“, Изв. Акад. Наук СССР, 1959, Bd. XVIII, N. 2).

б3) In einem Brief an Vjazemskij vom 1. —8. 12. 1823 schreibt Puäkin unter offensichtlichem 
Bezug auf den französischen Klassizismus: „Я не люблю видеть в первобытном нашем 
языке следы европейского жеманства и французской утонченности.“

61 ) Daher wandte sich Puäkin gegen die scharf ablehnende Einschätzung der Poesie Zu- 
kovskijs durch Ryleev, A. Bestuiev, Küchelbecker u. a.

65) „Надеюсь, что наконец отдашь справедливость Катенину.“ (Brief ап А. А. Bestu­
zev vom 24. 3. 1825.)

6в) In diesem Zusammenhang ist interessant, daß nach der Meinung von M. K. Azadovskij 
der Begriff „народность“ von P. A. Vjazemskij als Entsprechung zum franz, „nationa-

Neben der Schaffung einer heroisch-republikanischen Dichtung war für die 
russische Literatur dieser Epoche die Ausbildung einer völlig eigenständigen 
nationalen Literatur das Hauptanliegen. Die Forderung nach ,,народность“ in 
der Dichtung, was zu dieser Zeit als Wesen und Eigenart des russischen Volkes 
verstanden wurde56), rückte immer mehr in den Mittelpunkt der Diskussion.



Klassizismus und Romantik in Rußland 177

Auch hierbei spielte die Tradition des russischen Klassizismus des 18. Jahrhun­
derts eine gewisse Rolle, wenn auch in viel geringerem Grade als bei der Heraus­
bildung und Entwicklung des republikanischen Prinzips in der revolutionären 
Romantik.

Unter dem Aspekt der Schaffung einer national-historischen Romantik inter­
essierte der Klassizismus weniger bezüglich Thematik, Gattungen oder Stil, 
als vielmehr allgemein als nationale literarische Tradition, als — modern aus­
gedrückt nationales literarisches Erbe. Diese Frage wurde zu dieser Zeit zum 
erstenmal in der neueren russischen Literatur sehr akut. Der russische Klassizis­
mus wie auch der russische Sentimentalismus hatten nur in geringem Maße auf 
eigene literarische Traditionen auf bauen können. Jetzt wurde gerade von den 
Dekabristendichtern die Notwendigkeit empfunden, die eigene nationale Tradi­
tion zu verwerten, ohne sich dabei von der Weltliteratur abzuschließen.

Dazu wurde die schon im Sentimentalismus begonnene Auswertung und An­
eignung der russischen Volksdichtung verstärkt fortgesetzt. Die in Klassizismus 
und Sentimentalismus nur in schwachen Ansätzen vorhandene literarische Ge­
staltung der nationalen Geschichte und Legende wurde ebenfalls aufgenommen 
und vom Blickpunkt der dekabristischen Ideen in den Dienst der Aufklärung 
und patriotischen wie freiheitlichen Erziehung der Adelsjugend gestellt; dies 
mit größtem Erfolg in Ryleevs „Dumy“.

Von größerer Bedeutung war jedoch, auf welche Strömung der nachpetrini- 
schen Buchliteratur die fortschrittliche Adelsliteratur sich stützen sollte. Die re­
volutionären Romantiker, aus der Entgegenstellung zu Karamzin und 2ukovskij 
hervorgegangen, orientierten sich nun auf die großen Klassizisten Lomonosov und 
vor allem Derzavin. Um sie der vorwärtsweisenden Adelsliteratur anzueignen, 
mußten diese nationalen Koryphäen jedoch erst ,,erobert“ werden. Dabei kam 
es zu einer Auseinandersetzung mit der offiziellen Literatur und Literaturkritik, 
die bisher diese Dichter für sich allein beansprucht hatten. Wie Mordovcenko 
gezeigt hat, bildeten sich fünf Gruppen bei der Aneignung des Klassizismus:
1. die offiziell-patriotische, mit Admiral Siäkov an der Spitze;
2. die gemäßigt republikanische, klassisch orientierte um Gnedic;
3. die liberal-romantische, mit Vjazemskij als bedeutendstem Repräsentanten;
4. die revolutionär-romantische, mit A. Bestuzev als Sprecher,
5. PuSkin und sein Kreis.57)

Dabei wirkten die Dichter der Gruppen 2 - 5  in dieser Frage im wesentlichen 
zusammen. Sie stellten die Fortschrittspartei gegenüber dem offiziell-konserva­
tiven Lager dar und hoben vor allem die republikanisch-aufklärerischen, real-

lité“ , nach dem Muster des poln. „narodowoéé“, geprägt worden ist (Brief Vjazemskijs 
an A. I. Turgenev vom 22. 11. 1819: „Зачем не перевести nationalité-народность! 
Поляки сказали же narodowoéé (nach N. I. Mordovéenko, a. a. O„ S. 296).

67) N. I. Mordovèenko, a. a. 0., S. 140.



178 G. DUDEK

satirischen Werke des russischen Klassizismus als bleibende Werte in das Bewußt­
sein der russischen Gesellschaft und nahmen sie in ihrem eigenen Schaffen zum 
Vorbild. Daher orientierten sie sich weniger auf Lomonosov und Sumarokov als 
vielmehr auf Fonvizin und insbesondere Derzavin.58 )

5H) Ein aufschlußreiches Beispiel für diesen Kampf um die fortschrittliche Auslegung des
russischen Klassizismus, speziell Deriavins, untersucht V. Bazanov in seinen „Очерки
декабристской литературы“. Er zeigt, daß des Fürsten N. A. Certelev Aufsatz „O
философских одах Державина“ (1823), in dem Derzavin als zarentreuer Dichter cha­
rakterisiert wurde, den Protest A. BestuSevs wie auch der anderen dekabristisch ge­
sinnten Mitglieder des „Вольное общество любителей российской словесности“ her­
vorrief. Als Erwiderung darauf zeichnete Ryleev Deriavin in seiner gleichlautenden
Duma als einen republikanischen Dichter (S. 213 — 214).

59) P. A. Vjazemskij, „Полное собрание сочинений“, St. Petersburg 1878, Bd. I, S. 17.
eo) N. I. Mordovëenko, a. a. 0., S. 408.
61) Vgl. A. A. Bestuzev-Marlinskij, „Сочинения в двух томах“, Moskau 1958, S. 526.
62) Ebd., S. 588.

Es entstand um 1820 eine Art Derzavin-Kult unter den fortschrittlichen Adels­
dichtern, dem nur Puskin bald kritisch gegenüberstand. Dabei wurde Derzavin 
im Sinne der revolutionären Romantik ausgedeutet. Den Anfang machte Vjazem- 
skij mit seinem Nekrolog ,,O Державине“ (1816). Er hob hervor, daß Derzavin 
sich am meisten durch seine Ursprünglichkeit und Originalität, sein Genie tum 
ausgezeichnet habe.59) Das geschah ganz aus dem Geiste der Vorromantik. Ähn­
lich sah Derzavin auch 0 . Somov, Vertreter der russischen revolutionären Roman­
tik, in seiner Aufsatzreihe ,,0 романтической поэзии“ (1823). Küchelbecker 
nannte Derzavin in seiner Rezension von Karl-Friedrich von der Borgs Werk 
„Poetische Erzeugnisse der Russen“ „...первого русского лирика, гения, 
которого одного мы смело можем противопоставить лирическим поэтам всех 
времен и народов.“ 60)

Als ursprünglicher, genialer Dichter wurde Derzavin auch von A. Bestuzev61) 
und Ryleev gefeiert. Schließlich bezeichnete A. Bestuzev in „О романе H. Поле­
вого ,Клятва при гробе господнем4“ (1833) Derzavin direkt als Stammvater 
der russischen revolutionären Romantik: „ . . .OH первый положил камень рус­
ского романтизма не только по духу, но и по дерзости образов, по новости 
форм“.62)

Auch Ryleev griff auf die Gestalt Derzavins zurück, um das Idealbild eines hero­
isch-republikanischen Dichters in seiner Duma „Державин44 zu zeichnen.

Dies läßt erkennen, daß die revolutionären Romantiker auch bei ihrem Be­
mühen um die Schaffung einer völlig eigenständigen nationalen Literatur, die 
nicht mit der offiziell-patriotischen Dichtung zusammenfiel, sowie eines hohen 
nationalen Dichterbildes auf den republikanischen Klassizismus des 18. Jah r­
hunderts zurückgingen. Aus unseren Beobachtungen möchten wir folgende Schluß­
folgerungen ziehen :



Klassizismus und Romantik in Rußland 179

я L  ^  B ™ ”̂ ' ^  d <* russischen revolutionären Romantik wird in hohem Maße 
durch die Wiederbe ebung, Verwertung und Umgestaltung der politischen Z 

gie der russischen Adelsopposition des 18. Jahrhunderts, der Ideen der Aufklä­

rung und des Rationalismus sowie wesentlicher Elemente des „republikanischen 
Klassizismus bedingt. Dafür findet sich in keiner der westeuropäischen Litera­

turen eine ParaUele Am nächsten kommen der russischen revolutionären Roman­
tik in dieser Hmsicht die polnische und französische Romantik sowie einige Ver­

treter der englischen Romantik (Byron, z. T. Shelley). Die deutsche Klassik 
(besonders SchiUer) steht der russischen revolutionären Romantik näher als die 
deutsche Hochromantik.

Die Aneignung des Klassizismus spielte vor aUem bei der Entstehung und in 
der ersten Phase der revolutionären Romantik, die bei ihren einzelnen Vertretern 
zeithch schwankt, eine ganz hervorragende Rolle. In der zweiten, der Hauptphase 
der revolutionären Romantik, ging das klassizistische Element zurück, blieb aber 
als organisch eingeschmolzener, „aufgehobener“ Bestandteü weiter wirksam. Der 
Klassizismus tra t in der fortschrittlichen Adelsliteratur zwischen 1816 und 1825 

nicht als selbständige neue Richtung auf, sondern nur als Entwicklungselement 
der revolutionären Romantik.б3) Die klassizistische Tradition in der revolutionären 
Romantik beschleunigte deren Hinüberwachsen in den Realismus (deutlich so 
bei Puökin und Ryleev), indem sie half, romantische Subjektivität, Irrationalis­

mus und transzendente „Entsagung“ einzudämmen oder erst gar nicht zur Ent­
faltung kommen zu lassen. Der Klassizismus wirkte als Hemmnis, wo er zur Kon­
servierung archaischer Formen und Stilmittel beitrug und die Dichter veranlaßte, 
über das Streben nach einer „hohen, erhabenen Poesie“ das wirkliche Leben, die 
„niedere“ Wirklichkeit außer acht zu lassen. Insgesamt gesehen hatte die Aneig­
nung des republikanischen Klassizismus durch die russischen revolutionären 
Romantiker jedoch eine vorwärtsweisende Wirkung, da sie der russischen Litera­
tur auch in der Folgezeit die Prinzipien der „republikanischen Dichtung“ („граж­
данская поэзия“), des großen sozialen Ideengehalts, der rationalen Welthaltung 
und logischen sowie harmonischen Formstrenge erhielt.

63) U. R. Focht hat den Begriff „классицизм декабристской литературы“ (mit Bezug auf 

Ryleevs Satiren und Oden, Küchelbeckers Tragödien u. a.) geprägt (a. a. 0., S. 119). 

Damit wird die starke klassizistische Tradition in der Dekabristendichtung richtig her­

ausgehoben; doch würden wir diesen „dekabristischen Klassizismus“ nicht als in sich 

eigenständige Richtung auffassen, sondern als Teilerscheinung der revolutionären Ro­

mantik, die wiederum nur eine Entwicklungsetappe in der großen Entwicklungslinie 

vom Klassizismus über die Romantik zum Realismus darstellt (vgl. D. D. Blagoj, 

„Основные линии развития русской литературы первой половины XIX века ‘ 

Изв. Акад. Наук СССР, Отд. лит. и языка, 1959, Bd. ХѴШ, H. 3, S. 221).

2. Es gehört zur Gesetzmäßigkeit des literarischen Prozesses, daß literarische 
Strömungen mit dem Aufkommen neuer Richtungen nicht spurlos untergehen. 
Sie bleiben, auch wenn die neue Strömung zur vorherrschenden wird, zunächst



180 G. D UD EK

als Unterströmung erhalten. Sobald sie völlig als Epigonenerscheinung erstarren, 
gehen sie zwar als selbständige Richtung unter, ihre positiven, aus der Blütezeit 
ihrer Existenz stammenden Elemente sind jedoch der Wiederbelebung und Fort­
führung fähig. Dies geschieht meist nicht in der unmittelbar sich anschließenden 
Strömung, die ja aus Opposition zu jener entstanden ist, sondern in späteren 
Richtungen, die in sozialer, politischer, allgemein ideologischer und literarischer 
Hinsicht ihren eigenen Bemühungen Verwandtes darin entdecken.

Für den russischen Klassizismus ergibt sich danach folgende chronologische 
Entwicklung: Von 1730 bis 1790 Hauptströmung; von 1790 bis 1820 Unterströ­
mung; danach Untergang als selbständige Strömung; zugleich „Aufhebung“ 
einiger wesentlicher Elemente in der revolutionären Romantik.

Über die revolutionäre Romantik hinaus wirkt der Klassizismus auf zwei Wegen 
in den Realismus hinein : einmal direkt durch das Schaffen Krylovs und Griboe­
dovs, aber auf die Gattungen der Fabel und Komödie beschränkt, zum anderen 
indirekt, auf dem Umweg über die revolutionäre Romantik. Dies vor allem durch 
das Schaffen Puskins, Ryleevs und in geringerem Maße auch der anderen Deka- 
bristendichter sowie einiger liberaler Adelsschriftsteller.



Die Mitarbeiter des vorliegenden Bandes

Gerhard Dudek, Dr. phil., Slawisches Institut der Karl-Marx-Universität 
Leipzig

Emil Georgiev, Prof. Dr. phil. habil., Universität Sofia

Helmut Graßhoff, Dr. phil., Institut für Slawistik der Deutschen Akademie 
der Wissenschaften zu Berlin

Conrad Grau, Dr. phil., Institut für Geschichte der Deutschen Akademie der 
Wissenschaften zu Berlin

Erhard Hexeischneider, Dr. phil., Slawisches Institut der Karl-Marx-Uni­
versität Leipzig

Peter Hoffmann, Dr. phil., Institut für Geschichte der Deutschen Akademie 
der Wissenschaften zu Berlin

Ulf Lehmann, Dr. phil., Institut für Slawistik der Deutschen Akademie 
der Wissenschaften zu Berlin

Jurij Lotman, Dr. phil. habil., Universität Tartu, Estnische SSR/UdSSR
Svëtla Mathauserovä, Dr. phil., Institut für Slawistik der Karls-Universität 

Prag
Teodolius Witkowski, Dr. phil., Institut für Slawistik der Deutschen Aka­

demie der Wissenschaften zu Berlin
Sla vomir Wollman, Dr. phil. habil., Institut für Slawistik der Tschecho­

slowakischen Akademie der Wissenschaften in Prag.



Personenregister

Ablesimov, A. A. 73
Abramoviè, G. L. 69, 70, 71
Addison, J. 153
Adrianova-Peretz, V. P. 110
Albrecht, E. 121
Aleksandr Nevskij 74
Aleksej Michajlovié 14
Alexander I. 162
Alexander II. 150
Amburger, E. 93
Anakreon 157
Anisimov, I. I. 60
Antonov, V. 150
Anucin, D. N. 147
Aprilov, V. 4
Arakôeev, A. A. 74
Arnim, A. V. 73
Arzumanova, M. A. 122
Azadovskij, M. K. 176

Babkin, D. S. 123, 146, 147, 148
Bacon, F. 33
Bakunin, M. A. 141
Baldensperger, F. 55
Balzac, H. de 75
Barskov, Ja. L. 144, 146, 147
Barthélemy, I. I. 22
Basedow, J. B. 126
BatjuSkov, K. N. 154, 160,161, 164, 169, 170
Batteux, Ch. 153
Bazanov, V. 154, 157, 174, 178
Belinskij, V. G. 8, 68,106,107, 114, 117,118,

120,143,147,148,149
Benzel, E. 84
Berkov, P. N. 61, 63, 90, 105, 106, 112, 120,

140, 144

Bestuiev-Marlinskij, A. A. 153, 155, 166, 
173, 174, 175, 176, 177, 178

Betz, L. P. 55
Bielfeldt, H. H. 122
Bittner, K. 122, 123, 138
Blagoj, D. D. 63, 65, 72, 73, 75, 97, 107, 108, 

112, 114, 122, 128, 147, 154, 157, 179
Blahnik, V. K. 14
Bogdanovié, P. 34, 35
Boileau-Despréaux, N. 15, 68, 72, 169
Bokum, E. F. 125
Boor, H. de 86
Borg, K. F. V. d. 178
Born, I. M. 169
Bozveli, N. 4
Brecht, B. 112
Brückner, A. 85
Brüggemann, F. 87
Brunian, I. I. 14
Bruno, G. 80
Brutus 159
Bulgakov, Ja. I. 107, 116
Bulgarin, F. V. 164, 175
Byron, G. G. 159, 160, 161, 163, 164, 165,

171, 175, 179

Caadaev, P. Ja. 157
Camöes, L. V. de 165
Cato 159
Cazamian, L. 53
Cechov, A. P. 75
Cejtlin, A. G. 161, 162, 163, 170
Öernysevskij, N. G. 147, 150
Certelev, N. A. 178
Chateaubriand, F. R. 71, 73
Cheraskov, M. M. 23, 25, 95



Personenregister 183

Chrusëev, N. S. 57, 60
Cicero 159, 169
Coleridge, S. T. 159
Croce, B. 56
Cubinskij, V. 122
Öulkov, M. D. 26, 27, 28, 29, 38, 73, 96, 97, 

98, 99, 100, 101, 102, 103
Curtius, E. R. 56

D ’Alembert, J . le R. 122
Dale, A. v. 83
Damet 158, 159
Dante Alighieri 56
Danzel, Th. W. 86
Darwin, Ch. 68
Defoe, D. 72
Del’vig, A. A. 172
Derfcavin, G. R. 7, 110, 154, 156, 157, 158, 

160, 161, 162, 168, 171, 172, 177, 178
Descartes, R. 32, 68, 72, 80, 81
Diderot, D. 109, 122, 128
Dilthey, W. 52
Dmitriev-Mamonov, F. I. 40
Dmitrij Donskoj 74
Dobroljubov, N. A. 36, 147, 150
Dostoevskij, F. M. 75, 97
D iinot, J. H. 6

Efremov, P. A. 146
Eichendorff, J . v 73
Eichhorn, C. 90
Elagin, I. P. 94, 95
È l’sberg, J . E. 58, 108, 115
É m in ,F . 23, 111, 112
Émin, N. 45, 46, 47, 48, 49, 73, 111
Engel, J . J . 153
Engelhardt, L. N. 150
Engels, F. 30, 32, 109
Erasmus v. Rotterdam 41
Eremin, I. P. 17
Erlich, V. 77
Ermatinger, E. 56, 66
Ermolov, A. P. 164, 171
Eschenburg, J. J . 153
Etienne, S. 56
Euler, L. 89, 93

Fedynger, St. 16
Fénelon, F. de S. 23, 25, 82
Focht, U. R. 176, 179
Fontenelle, B. de 80, 83
Fonvizin, D. I. 8, 9, 34, 37, 40, 90, 104, 105, 

106, 107, 108, 109, 110, 111, 112, 113, 114, 
115, 116, 117, 118, 119, 120

Fonvizina-Argamakova, F. I. 116
Fridlender, G. M. 64
Friedrichs, E. 76
Friedrich, W. P. 55
Friedrich II. 91
Frischeisen-Köhler, M. 124, 134

Galachov, A. D. 8
Galilei, G. 80
Galinkovskij, Ja. A. 41
G ay,J. 72
Gellert, Ch. F. 122, 126
Ginzburg, L. 171
GUnka, F. N. 155, 156, 157, 166, 175
Gnedié, N. I. 161, 163, 169, 170, 177
Goethe, J. W. v. 54, 76, 121, 122, 175
Gogol’, N. 43, 44, 75, 97
Goldammer, P. 121, 130
Goldsmith, O. 72
Gonöarov, I. A. 97, 150
Gor’kij, A. M. 8, 154
Gottsched, J. Ch. 13, 86, 87, 88, 89, 90, 91, 

92, 93, 94, 95
Goya, F. de 45
Graßhoff, H. 124
Griboedov, A. S. 154,155,164, 165,166,167,

170, 171, 180
Grimm, F. M. 113, 114
Grjaznyj, V. 110
Grot, Ja. K. 115, 116, 117, 120
Grotius, H. 80, 82
Groznyj, Ivan 110
Gruev, J. 8
G udzij,N .K . 61, 62, 70, 110
Gukovskij, G. A. 24, 29, 93, 94, 97, 104, 107, 

109, 112, 113, 114, 121, 124

Haeckel, E. 68
Haigold, J. J. (Schlözer, A. L.) 90



184 Personenregister

Hardenberg, F. Frhr. v. 73
Haynes, С. M. 76
Hegel, G. W. F. 68, 73
Helvétius, С. A. 39, 46, 122, 131, 134, 144
Herder, J. G. 121, 122, 123, 126, 133, 138
Herzen, A. I. 8, 45, 75, 143, 147, 149
Hettner, H. 86
Hobbes, Th. 80,81
Hoffmann, P. 89, 93, 122
Holbach, P. H. D. Baron v. 39, 46, 122
Holberg, L. v. 90
Homer 170
Horaz 158
H rabàk,J. 12
Hübner, J. 84
Hugo, V. 68, 71, 74, 76
Huyssen, Baron v. 87

Igor Svjatoslavië 74
Ingarden, R. 56
Ivanov, A. I. 84
Izmajlov, V. 112

Joseph II. 6, 16
Junker, A. 134
Junker, H. 124, 126

Kajev, A. A. 73, 111, 112, 128
Kajsarov, A. 41
Kant, I. 121, 133
Kantemir, A. D. 7, 79, 83, 85, 95, 109, 144
Kapnist, V. V. 147, 148, 159
Karamzin, N. M. 7, 8, 22, 33, 70, 71, 73, 97, 

103, 104, 105, 112, 114, 115, 122, 123, 148, 
156, 161, 169, 170, 174, 177

Karl VI. 15
Kastner, A. G. 86, 92, 93
Katenin, P. A. 155, 156, 157, 164, 165, 170, 

172, 173, 176
Katherina II. 104, 109, 113, 128, 130, 132, 

141, 146, 149, 150, 154, 155, 162, 165, 168
Kayser, W. 56
Kazimira, M. 15
Kepler, J. 93
Kifalov, M. 4, 7
Klemperer, V. 56, 71, 73
Knjaieski, Z. 7

Knjainin, Ja. В. 166
КоГсоѵ, A. V. 70
Köllner, Ch. G. 89, 90, 91
Konrad, N .I. 62
Kopeckÿ, M. 14, 18
Kopernikus, N. 80, 93
Korff, H. A. 53, 133, 139
Kosovskij, A. I. 160
Kozaëinski, E. 4, 5, 6, 14
Kozinov, V. 56
Krauss, W. 126
Krejèi, K. 16
Kruse, N. F. 149
Krylov, I. A. 40, 45, 110, 112, 180
Kucerov, A. 49
Küchelbecker, V. K. 70, 155, 163, 164, 165, 

166, 168, 170, 171, 172, 173, 174, 175, 176, 
178, 179

Kummer, F. 53
Kurbskij, A. 110
Kurz-Bernardon, J. 13
Kutnar, F. 18
Kutuzov, A. M. 70
Kuz’mina, V. D. 12, 13

La Harpe, J. F. 153
Lachmann, H. 88
Lamartine, A. de 73
Lang,D. M. 131, 132, 141, 142
Lavater, J. K. 122
Lechtblau, L. B. 112, 121
Ledermüller, M. F. 94
Legavka, M. P. 68
Leibniz, G. W. v. 32, 40, 80, 81, 87
Lenin, V. I. 30, 31, 64, 65, 73, 74, 141, 143, 

150, 151, 167
Leontoviè, V. 141, 142
Lesage, A. R. 26
Lessing, G. E. 86, 92, 109, 122
LevSin, V. A. 96
Lichaëev, D. S. 17, 110
LiUo, G. 72
Locke, J. 68, 80, 81
Lomonosov, M. V. 7, 72, 83, 85, 92, 93, 94, 

95, 110, 144, 145, 154, 156, 161, 162, 168, 
171, 177, 178



Personenregister 185
Longin, J. 163
Lotman, Ju. M. 46, 123, 126, 132, 134, 137,

144
Lotter, J. G. 88, 89
Ludwig XIV. 12, 130
Lukacs, G. 58
Lukin, V. I. 73
Lunaëarskij, A. V. 151
Lur’e, Ja . S. HO
Luther, A. 144, 146
L’vov, P. 111
Lykurg 136

Nadler, J. 53
Napoleon Bonaparte 156, 160, 162, 169
Nareinyj, V. T. 37, 97
Nartov, A. A. 91, 94, 95
Neëaev, N. V. 84
Neëaeva, V. S. 97
Neëkina, M. V. 148
Nedosivin, G. 58
Nestor 94
Neuber, F. 13, 90
Neupokoeva, I. 55, 62
Niemcewicz, J. U. 20
Nietzsche, F. W. 54

Mably, G. B. de 123, 126, 144
Mâchai, J . 54
Maffei, S. 89
Majkov, V. I. 96
Makogonenko, G. P. 34, 36, 70, 71, 73, 90,

104, 108, HO, 113, 116, 117, 125
Malebranche, N. 32, 80
Markov, W. 114

Nikolaev, M. 64
Nikolcv, N. P. 73
Nikolov, S. 4, 6, 7
Njegoâ, P. P. 6
Nohl, H. 52
Novikov, N. I. 27, 38, 39, 40, 96, 110, 112,

122, 144, 150, 151, 167

Markwardt, B. 124
Martini, F. 66, 73
M arx,K . 30, 31, 32, 64
Matinskij, M. 73
May, I. F. 88, 92
Mehring, F. 119
Meier, J .C h . 126
Mencke, J . B. 87
Merker, P. 111
Mickiewicz, A. 20
Müch, W. 54, 68
Milonov, M. V. 169
Milutinovic 20
Minos 136
Montesquieu, Ch. de S. Baron de 34,112,122
Moog, W. 124, 134
Mordovëenko, N. I. 164, 173, 177, 178
Mornet, D. 73
Mukarovskÿ, J . 16
Müller, G. F. 89, 90, 91, 92, 93, 94, 95
Muratov, M. 90
Murav’ev-Apostol, M. I. 148
Musicki, L. 6, 7
Mylius, Ch. G. 92
Myskin, I. 150

Obradovic, D. 6, 9
Ogarev, N. P. 147
Ognjanovië, K. 4
Olenin, A. N. 169, 170
Orfelin, Z. St. 4, 5
Orlov, V. 128, 147, 149
Osterwald, Ch. D. 94
Ozerov, V. A. 169

Paisij Hilendarski 4
Panin, N. 13, 105, 106, 115, 165
Panin, P. 116-119
Pejëinovië, K. 4
Pekarskij, P. 83
Peter I. 1, 3, 4, 12, 15, 74, 81, 83, 87, 94,

162, 164
Petersen, J. 53, 54
Peyre, H. 53
Pietsch, J. V. 87
Pigarev, К. V. 106, 107, 108
Plechanov, G. V. 151, 167
Pnin, I. P. 147, 169
Pokrovski], S. A. 121, 142, 144
Polikarp, F. 110
Popov, N. 80



186 Personenregister

Popovic, J. St. 4
Popski, D. 4
Popugaev, V. V. 147, 169
Pospelov, G. N. 64, 75
Prokopoviö, F. 7, 15, 79, 83, 85
Pufendorf, S. 80, 82
Pugaëev, E. I. 98, 106, 125, 144, 146
Puskin, A. S. 20, 70, 75, 76, 97, 116, 132, 

147, 148, 149, 153, 155, 157, 158, 159, 160, 
162, 164, 165, 166, 167, 170, 171, 172, 173, 
174, 175, 176, 177, 178, 179, 180

Pythagoras 135

Quevedo, F. G. 28

Räbner, J. G. 87
Radisëev, A. N. 31, 34, 36, 41, 46, 48, 50, 66, 

70, 71, 72, 97, 103, 108, 110, 114, 121-151, 
154, 157, 159, 166, 167, 169

Radisëev, P. A. 148, 149
Raevskij, V. F. 154, 155, 156, 157, 161, 166, 

170
Rajic, J . 4, 5, 6
Ramsay, A. M. 82
Raynal, J. 113, 122, 131, 132
Razin, St. 143
Reclam, Ph. 127
Reichel, E. 86
Reichel, J. G. 89, 90, 91
Reimann, P. 113,114
Reizov, B. G. 64
Richardson, S. 111
Richter, J. 114 '
Rieger, J. A. 18
Rilski, N. 4, 5
Rjurik 166
Rosenkranz, K. 133
Rousseau, J. B. 91
Rousseau, J. J. 32, 33, 34, 35, 37, 38, 39, 42, 

45, 46, 48, 66, 68, 92, 111, 115, 118, 119, 
121-139, 144

Ryleev, K. F. 71, 74, 149, 155, 159, 160, 
161, 162, 163, 165, 166, 167, 168, 170, 
171-180

Rzewuski, H. 20

Sachovskoj, A. A. 165
Sacke, G. 123
Saint-Priest, A. de 107
Salikov, P. 112
Saltykov-Sëedrin 150
Samarin, R. M. 55, 62
Scarlatti, A. 15
Sëepilova, L. V. 69, 70
Sëerbatov, M. 23
Sëipanov, I. J. 143, 167
Schade(n), J. M. 91
Scheibert, P. 141, 142
Schelling, F. W. 68, 73
Scherer, W. 53
SchiUer, F. 54, 122, 163, 164, 170, 175, 179
Schlegel, A. W. 153
Schlegel, Fr. 68, 153
Schubert, F. W. 133
Schumacher, J. D. 82, 83
Sein, M. B. 27
Semennikov, V. P. 121
Shakespeare, W. 20, 76, 175
Shelley, P. B. 179
Sigin 146
Simon 110
Sipovskij, V. V. 97, 98, 99, 105
Sirinskij-Sichmatov, S. A. 164, 173
Siskov, A. S. 153, 177
Siskov, T. 8
Sismondi, S. 153
Skaldin, F. P. 30
Sklovskij, V. 96, 97, 98, 99
Slavejkov, P. P. 8
Sokolov, A. N. 61, 65, 67, 71, 73, 74
Solon 135
Somov, O. 153, 178
Spengler, O. 53
Spinoza, B. 32, 81
Staël, A. L. G. 153
Stahl, E. L. 76
Stählin, J. 88, 89, 90
Stählin, К. V. 89, 144
Stammler, W. 111
Starcev, A. 122
Stefanovic 20
Stender-Petersen, A. 66



Personenregister 187

Stepanov, N. L. 122, 158, 159, 160, 171, 173
Sterne, L. 50, 111
Strachov, N. 42, 43, 44
Strahlenberg, Ph. T. v. 84
Strange, M. M. 70
Strich, F. 54
Stübel, B. 87
Sulzer, J. G. 153
Sumarokov, A. P. 7, 13, 20, 37, 72, 83, 85, 

90, 91, 93, 94, 95, 96, 100, 178
Sumarokov, P. 112
Susanin, Ivan 74
Suvorin, A. S. 146
Svetlov, L. 34
Swift, J . 45
S ÿkora ,V .J . 15

Tatisèev, V. N. 78, 79, 81, 82, 83, 84, 85, 91
Teesing, H. P. H. 52, 53, 54, 56, 57
Teplov, V. 26
Tharn 20
Thomasius, Ch. 81, 87
Timofan 166
Timofeev, L. I. 69, 70, 75, 109
Timoleon 159, 166
Tolstoj, L. 75, 97, 150
Tomasevskij, B. 157, 158, 173
Trediakovskij, V. K. 6, 23, 25, 83, 85
Trillmich, B. 92
Trofimoviè 20
Trojnickij, S. N. 146
Tschirnhaus, E. W. v. 80, 81
Tschüevskij, D. 54
Tumanskij, V. I. 172, 173
Turgenev, A. L 163, 177
Turgenev, I. S. 75, 97
Turgenev, N. 157
Tyl, J . K. 20
Tynjanov, Ju. 155

Ueberweg, F. 124
Usakov, F. 50

Vâclav 15
Vel’tman, A. F. 97

Venelin, Ju. I. 7
Venevitinov, D. V. 173, 174
Veselovskij, A. 12, 105
Viëtor, K. 56
Vinogradov, V. V. 59, 115
Vjazemskij, P. A. 105, 106, 153, 155, 161, 

163, 171, 172, 176, 177, 178
Vléek, J. 65
Vodiôka, F. 16
Volkov, E. E. 149
Volkov, F. G. 90
Voltaire, F. M. 34, 35, 37, 38, 39, 40, 41, 45, 

76, 103, 122, 128
Voroncov, A. R. 126, 135, 139
Vostokov, A. Ch. 163
Vraôanski, S. 9
Vsevolodskij-Gerngross, V. N. 108

Walch, J. G. 81
Waniek, G. 86
Warren, A. 54, 66
Wedel, E. 122, 123, 124
Weigand, K. 121
Wekhrlin, W. L. 113, 114
Wellek, R. 54, 56, 66
Wilpert, G. v. 52, 66, 77
Windakiewicz, St. 15
Winter, E. 65, 79, 87
Witkowski, T. 144
Wolff, Ch. 80, 81, 82
Wölfflin, H. 52, 54
Wollman,S. 17,62
Wordsworth, W. 159

Young, B. 173

Zachariev, St. 8
Zapadov, A. V. 29, 43, 44
2efarovic, H. 4
Zelenka, J. D. 15
Zirmunskij, V. 62, 109
2ukovskij, V. A. 71, 74, 153, 154, 156, 157, 

158, 159, 160, 161, 163, 164, 168, 169, 170, 

174, 176, 177





H ERBERT P EUKERT

Serbokroatische und makedonische Volkslyrik
Gestaltuntersuchungen

(Veröffentlichungen des Instituts für Slawistik 
der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Nr. 24)

217 Selten u. 32 Seiten Notenbeiheft -  DM 40,-

Der Verfasser unternimmt den erstmaligen Versuch, an systematisch ausgewählten serbo­
kroatischen und makedonischen Volksliebesliedern grundsätzliche Fragen ihrer Konzeption 
zu erörtern. Dabei gelangt er zu aufschlußreichen Einblicken in den Schaffensprozeß der 
Volksliedersänger und in das Leben von Volksliedern überhaupt. In der Einleitung setzt 
er sich mit den bisherigen Leistungen der Volksliedforschung auf diesem Gebiet auseinander. 

Einzeln untersucht er Volkslieder aus typischen Variantenkreisen, faßt Darstellungen wichtiger 
Gestaltkriterien in ihrem Sinnbezug zum Aussagegehalt zusammen und würdigt die benütz­

ten Sammlungen und ihre Territorien. '
Die wichtigsten der behandelten Lieder werden im Anhang abgedruckt. Die gewonnenen Er­
kenntnisse sind schon in Anbetracht des ergiebigen Materials weit über die Slawistik hinaus 

bedeutsam.

Bestellungen durch eine Buchhandlung erbeten

A K A D E M I E - V E R L A G  • B E R L I N



E BERHARD R EISSNER

Alexander Herzen in Deutschland

(Veröffentlichungen des Instituts für Slawistik 
der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Nr. 26)

456 Seiten -  DM 48,-

Der Schriftsteller und Publizist Alexander Herzen (1812—1870) gehört zu den in Westeuropa 

am meisten beachteten Vertretern des russischen Geisteslebens. Sein Roman „WTer ist schuld?“, 

seine umfangreiche, geschichtsphilosophische Arbeit „Entwicklung der revolutionären 

Ideen in Rußland“ sowie sein Memoirenwerk „Erlebtes und Gedachtes“ wurden frühzeitig 

ins Deutsche übertragen und waren zusammen mit der publizistischen Aktivität Herzens 

in London die Grundlage vielfältiger Diskussionen zeitbewegender Fragen.

Die widerspruchsvolle Bewertung der literarischen und publizistischen Werke Herzens in 

Deutschland sowie die Haltung konservativer, liberaler und sozialdemokratischer Organe zu 

seinen Ansichten und seinem Schaffen werden in der vorliegenden Arbeit untersucht und 

kritisch gewürdigt. Es 'wird somit ein Beitrag geleistet zum Studium der deutsch-russischen 

Kultur- und Literaturbeziehungen in den letzten hundert Jahren. Ein Verzeichnis aller Äu­

ßerungen über Herzen in Deutscliland und umfangreiche Originalbelege sind beigefügt.

Bestellungen durch eine Buchhandlung erbeten

A K A D E M I E - V E R L A G  - B E R L I N


