
3

А .   А .   Ч У Р К И Н

СИНТЕЗ ПОЭЗИИ И РИТОРИКИ В МАЛОЙ ПРОЗЕ 
СВЯТИТЕЛЯ ИГНАТИЯ БРЯНЧАНИНОВА

Творчество святителя Игнатия Брянчанинова (1807—1867) 
занимает уникальное место в  истории русской литературы в  це-
лом и духовной литературы в частности. Личность его неординар-
на — недаром он послужил прототипом одного из героев повести 
Н.  С.  Лескова «Инженеры-бессребреники». Принадлежа к  ста-
ринному дворянскому роду, получив образование в  Инженерном 
училище, он отказался от военной карьеры и принял монашество. 
В течение 23 лет он являлся настоятелем Свято-Троицкой Сергие-
вой пустыни под Петербургом, затем несколько лет был еписко-
пом Кавказским и Черноморским и окончил свою жизнь на покое 
в Николо-Бабаевском монастыре.

В  своей книге «Смысл творчества» Н.  А.  Бердяев сожалел, 
что «Пушкин и  св. Серафим 〈Саровский〉 жили в  разных мирах, 
не знали друг друга, никогда ни в чем не соприкасались».1 Судьба 
поставила свт. Игнатия непосредственно на границе этих двух ми-
ров, сделала его связующим звеном между ними.2 В годы юности 

	 1	Бердяев Н. А. Смысл творчества // Бердяев Н. А. Философия сво-
боды. Смысл творчества. М., 1989. С. 391.
	 2	За последние годы произошел серьезный прорыв в  исследовании 
жизни и творчества свт. Игнатия. При подготовке к печати восьмитомно-
го Полного собрания творений (М., 2002—2007) исследователями было 
выявлен обширный корпус ранее неизвестных материалов, позволивших 
уточнить многие факты его биографии. Во вступительных статьях и ком-
ментариях к этому изданию описаны взаимоотношения святителя с раз-
ными деятелями русской культуры и искусства, церковными иерархами, 
военачальниками и  государственными деятелями Российской империи. 



4

он посещал литературный салон своего родственника А.  Н.  Оле-
нина, тесно общался с Н. И. Гнедичем. Приняв монашество, стал 
учеником первого оптинского старца Леонида, через него приоб-
щившись к  духовной традиции последователей преп. Паисия Ве-
личковского. Став затем настоятелем «придворного» монастыря, 
Троице-Сергиевой пустыни, свт. Игнатий возобновил свои кон-
такты со светской литературно-художественной средой, общаясь 
с К. П. Брюлловым, М. И. Глинкой, А. А. Плещеевым и др. В то 
же время он как лицо духовное находится в тесных взаимоотноше-
ниях со свт. Филаретом Московским, свт. Феофаном Затворником 
и  другими церковными деятелями и  писателями. Таким образом, 
свт. Игнатий всю свою жизнь находился на стыке светской и  ду-
ховной культуры, был свидетелем и  участником происходивших 
и  там, и  там литературных процессов, что естественным образом 
нашло отражение и в его творчестве.

Проблематика взаимоотношений светской и  духовной тра-
диций в  творчестве свт. Игнатия имеет разные аспекты. Особое 
внимание исследователей привлекало его своеобразное «почвенни-
чество», осуждение им западной культуры, а  также «противобор-
ство с мистическими влияниями Александровской эпохи».3 В сво-
их произведениях он не  раз критиковал сложившуюся в  то время 
в образованном обществе моду на книги мистического содержания, 
а особенно популярность трактата «О подражании Христу» Фомы 
Кемпийского.4 Интерес к  этой стороне творчества свт. Игнатия 
определяется и  общим контекстом развития русской духовной 
литературы XIX  в., который так описывает о. П.  Хондзинский: 
«Сформулированные выше проблемы — Церковь и расцерковлен-
ный быт, Церковь и  Запад, Церковь и  светская власть, Церковь 
и  светская культура, Церковь и  мнимые христиане  — явились 
тогда одновременно во всей своей остроте и  многообразии и  на-
стоятельно потребовали своего разрешения, прямо угрожая непо-

Далее тексты свт. Игнатия будут цитироваться по этому изданию. Рим-
ская цифра указывает том, арабская — страницу.
	 3	Флоровский прот. Г.  Пути русского богословия. Киев, 1991. 
С. 393.
	 4	Подробнее об истории восприятия Фомы Кемпийского в  России, 
в том числе о полемике по поводу «О подражании Христу» между свт. 
Филаретом Московским и  свт. Игнатием см.: Стрижев  А.  Н.  Фома 
Кемпийский в России // Богословские труды. М., 2005. Сб. 40. С. 368—
384.



5

врежденности Церкви. Очевидно, что рассмотрение их могло сле-
довать двоякой логике: логике синтеза или логике разграничения. 
〈...〉 Классическим представителем последнего был, например, свят. 
Игнатий. Небезынтересно, впрочем, заметить, что он 〈…〉 изна-
чально принадлежал по своему происхождению и воспитанию как 
раз к светской — то есть прозападной — культуре».5 В итоге сло-
жилась своеобразная репутация свт. Игнатия как крайнего ригори-
ста, настороженно относящегося к любым внешним по отношению 
к Церкви влияниям.

Образ «церковного охранителя» отчасти заслонил собой другую 
сторону творчества свт. Игнатия, на которую также давно обра-
тили внимание исследователи и  которая, на наш взгляд, не  менее 
значима. Любой, кто читал его произведения, не  мог не  обратить 
внимания на язык, которым они написаны. Русская духовная про-
за XIX в. богата авторами, блестяще владевшими словом — свв. 
Филарет Московский и Феофан Затворник, архиеп. Иннокентий 
Херсонский 6 и прав. Иоанн Кронштадтский, — но и на их фоне 
произведения свт. Игнатия выглядят особенными. Причина это-
му  — поэтика и  стилистика его книг, в  которых светская и  ду-
ховная части русской литературы слились в единый сплав, обрели 
уникальный синтез.

Особое место в  наследии свт. Игнатия занимают несколько 
произведений, которые можно было бы назвать «стихотворениями 
в  прозе», если вынести за скобки то, что это проза церковно-ри-
торическая. Обычно к  ним относят группу небольших по объему 
лирическо-медитативных произведений, включенных в первый том 
«Аскетических опытов». Свт. Игнатий сам выделял среди своих 
произведений те, которые носят поэтический характер. В одном из 
писем он так размышляет о  подготовке их к  изданию: «Вообще 
разговоры, как то: об Иисусовой молитве, о  смирении и  о  мо-
нашестве недовольно пересмотрены и очищены. У них слог иной 
и  должен быть иным, нежели у  поэтических сочинений, каковы 
„Плач“, „Блажен муж“, „Чаша“, „Зрение греха своего“» (VIII, 435). 

	 5	Хондзинский П., свящ. На пути к синтезу: (Св. Тихон Задонский 
и Иоганн Арндт) // Христианство и русская литература. СПб., 2010. Сб. 
6. С. 6—7.
	 6	О творчестве свт. Филарета и архиеп. Иннокентия см.: Зубов В. П. 
Русские проповедники: Очерки по истории русской проповеди. М., 2001. 
С. 115—210.



6

Как мы видим, свт. Игнатий осознанно относился к  стилю своих 
произведений. Более того, творчество его носило во многом экспе-
риментальный характер: он пытался сочетать в нем традиции свя-
тоотеческой аскетической литературы, церковнославянских библей-
ских и  гимнографических текстов, церковной проповеди, светской 
поэзии, эпистолярной прозы и эссеистики. Для каждого отдельно 
взятого произведения он старался подобрать свою собственную 
меру, которая обеспечивала бы гармоничное сочетание элементов 
поэтики столь разных литературных жанров.

Ниже мы преимущественно будем рассматривать три произве-
дения: «Дума на берегу моря», «Кладбище» и «Голос из вечности 
(Дума на могиле)». Это небольшие по объему тексты, их можно 
называть миниатюрами. Они очень близки по сюжету, представляя 
собой размышления на духовные темы. В их поэтике и  стилисти-
ке есть много общих черт, в  том числе в  этих произведениях нет 
прямого цитирования творений святых отцов, что принципиально 
отличает их от богословских и  аскетических работ свт. Игнатия. 
Отправной точкой сюжета этих трех миниатюр являются наблюде-
ния за явлениями природы или посещение могилы близких людей. 
Все они написаны в 40-е гг. XIX века.

Если говорить о литературной предыстории, то можно назвать 
много предшественников свт. Игнатия среди духовных писате-
лей  — от преп. Ефрема Сирина до свт. Тихона Задонского. Ис-
следование творческих взаимоотношений с  ними кроме литерату-
роведческого анализа требует углубления в  богословие, поэтому 
в данной работе эта линия будет вынесена за скобки; и  внимание 
будет сосредоточено преимущественно на связях творчества свт. 
Игнатия со светской литературой.

То, что свои «поэтические» произведения свт. Игнатий, как 
правило, писал прозой, это не  оксюморон, а  следствие процессов, 
протекавших в русский литературе того времени. Форма его «ми-
ниатюр» во многом связана с  традициями, заложенными в  эпоху 
сентиментализма и  предромантизма. В  последней трети XVIII  в. 
особую популярность приобрел жанр «отрывка». Европейская поэ-
зия переводилась тогда прозой. Переводчики зачастую выбирали 
из поэм Оссиана и других крупных поэтических произведений от-
дельные фрагменты, иногда исходя из собственного вкуса, иногда 
из-за ограничений объема, налагаемых издателем. Такая же судьба 
постигла и  «кладбищенских» поэтов Юнга, Грея, отрывки из ко-
торых и  подражания которым, как отмечал В.  Э.  Вацуро, можно 



7

выделить в отдельный подвид «прозаической элегии».7 Эти произ-
ведения, сочетавшие в  себе нравственную дидактику с  интересом 
к душевной жизни человека, вначале обрели особую популярность 
в масонской среде,8 а затем стали частью общего потока литературы.

Есть и еще один важный фактор, влиявший на выбор прозаиче-
ской формы переводчиками XVIII в., — это неразвитость поэти-
ческого языка той эпохи. В.  И.  Сахаров отмечает: «Поэтический 
язык еще не развит, явно недостаточен, не успевает за миром идей, 
за философией и  мифологией, и  формой для них на первых порах 
становится та же барочная проза, должным образом ритмизован-
ная и впоследствии переходящая в белый стих 〈…〉. Недаром моло-
дой Н. М. Карамзин и его друг и „брат“ по ложе А. М. Кутузов 
переводят целые немецкие и английские поэмы прозой и сами пи-
шут белым стихом…» 9

К середине XIX в. светская поэзия уже преодолела этот недо-
статок, но язык духовной поэзии все еще оставался на стадии ста-
новления. Свт. Игнатий отчетливо сознавал это, в одном из своих 
писем к  иноку Леониду он признавался: «Мне очень не  нравятся 
сочинения: „Ода Бог“, Преложения псалмов, все, начиная с  пре-
ложений Симеона Полоцкого, Преложения из Иова Ломоносова, 
athale de Racine  — все, все поэтические сочинения, заимствован-
ные из Священного Писания и  Религии, написанные писателями 
светскими. Под именем светского разумею не  того, кто одет во 
фрак, но кто водится мудрованием и духом мира. Все эти сочине-
ния написаны из „мнения“, оживлены „кровяным движением“. 〈…〉 
Ода написана от движения крови, — и мертвые занимаются укра-
шением мертвецов своих! Не терпит душа моя смрада этих сочине-
ний. По мне, уж лучше прочитать, с целью литературною, „Вади-
ма“, „Кавказского пленника“, „Переход через Рейн“: там светские 

	 7	Вацуро  В.  Э.  Лирика пушкинской поры: «Элегическая школа». 
СПб., 1994. С. 13—15. Об истории этих переводов см.: Левин Ю. Д. Ан-
глийская поэзия и  литература русского сентиментализма // От класси-
цизма к романтизму: Из истории международных связей русской литера-
туры. Л., 1970. С. 195—297.
	 8	О проблеме соотнесения православной богословской традиции с ма-
сонской литературой, об их взаимном влиянии и отталкивании см.: Хон-
дзинский П., свящ. Святитель Филарет Московский: богословский син-
тез эпохи. М., 2010.
	 9	Сахаров В. И. Русская масонская поэзия (к постановке проблемы) 
// Масонство и русская литература XVIII — начала XIX века / Под ред. 
В. И. Сахарова. М., 2000. С. 77.



8

поэты говорят о  своем,  — и  в  своем роде прекрасно, удовлетво-
рительно» (VII, 511—512). Отвлекаясь от субъективности оценок 
свт. Игнатия, нельзя не признать, что во многих переложениях ду-
ховной поэзии адекватная передача библейской образной системы 
при помощи традиционных для того времени стихотворных форм 
и приемов была практически невозможна. Трудности этой работы 
часто прикрывались эмоциональностью, превыспренностью и мно-
гословной перифрастичностью языка  — «мнением» и  «кровяным 
движением» по аскетической терминологии свт. Игнатия. Поэтому, 
в противоположность стихотворным, разнообразные прозаические 
формы переводов европейской поэзии, выполненные во второй по-
ловине XVIII  в., и  сформировавшиеся на их основе жанры «от-
рывка» и «прозаической элегии» дали свт. Игнатию необходимую 
опору для выработки стиля его «миниатюр».10

Отличительной особенностью рассматриваемых ниже произве-
дений свт. Игнатия является специфичное привнесение в духовный 
текст мотивов, свойственных сентименталистской и  предроманти-
ческой поэзии.11 В  некоторых из них отчетливо проступают обра-
зы «кладбищенской элегии» или оссианический морской пейзаж. 
К середине XIX в. и те и другие уже имели свою историю, вошли 
в  общий для всей литературы арсенал художественных средств. 
Сразу оговоримся что, не  все наследие сентиментализма было 
близко свт. Игнатию. Традиционная для этого течения идея «есте-
ственного», «чувствительного» человека во многом противоречила 
религиозно-антропологическим взглядам святителя. Чувствитель-
ность для него была формой духовной прелести, так же как и культ 
сердца: «Пагубно льстя себе и  обманывая себя, падшие человеки 
называют и  признают свое сердце добрым; оно было добрым до 
падения; по падении добро его смешалось со злом, и для спасения 
должно быть отвергнуто, как оскверненное» (III, 343).

Каждый раз, включая в  свои тексты образы, привычные для 
светской литературы, свт. Игнатий пытался придать им новое зву-

	 10	Говоря о влиянии на форму произведений свт. Игнатия «прозаиче-
ской элегии», мы выносим за скобки еще один важный фактор: традицию 
переводить прозой поэтические богослужебные тексты и  стихотворные 
сочинения византийских святых отцов.
	 11	Некоторые аспекты этой проблемы рассмотрены в работе: Гладко-
ва Е. В. Духовная проза 1830—1870-х годов // Христианство и русская 
литература. СПб., 2006. Сб. 5. С. 195—197.



9

чание, переосмыслить в  русле православной проповеднической 
традиции. Этому есть хорошее основание: мотивы, используемые 
светской литературой, часто имеют параллели в духовной. К при-
меру, описание бурного моря, излюбленный топос литературы и ис-
кусства барокко, позже возникающий и  в  оссианической поэзии, 
присутствует уже в Библии и святоотеческой литературе как образ 
опасностей, подстерегающих христианина в  море житейском, или 
страстей, бушующих в душе.12

Значительную часть своей жизни свт. Игнатий прожил в Свя-
то-Троицкой Сергиевой пустыни, на берегу Финского залива; мор-
ской пейзаж  — и  бурный, и  тихий  — ежедневно был перед его 
глазами, не  удивительно поэтому, что этот образ стал ему очень 
близок. В письмах к монашествующим этот мотив регулярно воз-
никает в  его традиционной библейской и  святоотеческой коннота-
ции: «Не  знаю, какие бури еще предстоят мне, но оглядываюсь 
назад  — и  чувствую в  сердце невольную радость. Видя многие 
волны, чрез которые преплыла душа моя, видя опасные места, чрез 
которые перенеслась ладья моя, радуюсь невольно. Сильные ветры 
устремлялись на нее; многие подводные камни подстерегали и на-
ветовали спасение ее — и я  еще не погиб» (VIII, 242). В другом 
письме тот же мотив усложняется отсылкой к евангельской истории 
об ап. Петре,13 неудачно попытавшемся пойти по воде навстречу 
Христу: «Не испытывайте волн недоверчивою стопою размышле-
ния человеческого — идите смело по ним мужественными ногами 
веры  — и  обратятся под ногами вашими мягкие, влажные волны 
в твердые мраморные или гранитные плиты. Тем более нейдут Вам 
робость и сомнение, при зрении моря скорбного, при зрении ветра 
крепкого, что призывающий Вас ходить по морю скорбей, отде-
ляющий для такового хождения от прочей братии Вашей  — Сам 
Господь» (VIII, 222). Однако в обоих примерах, при всей их раз-

	 12	Подробнее о литературных мотивах, связанных с различными обра-
зами моря см.: Хорват К. Романтические воззрения на природу // Евро-
пейский романтизм. М., 1973. С. 224—229; Топоров В. Н. О «поэтиче-
ском» комплексе моря и  его психофизиологических основах // Топо-
ров  В.  Н.  Миф. Ритуал. Символ. Образ: Исследования в  области 
мифопоэтического: Избранное. М., 1995. С.  575—622; Чека-
лов К. А. Мореплавание и шторм: от прозы барокко к ранним романам 
Э. Сю // Романтизм: вечное странствование / Отв. ред. В. А. Вишнев-
ская, Е. Ю. Сапрыкина. М., 2005. С. 74—97.
	 13	Мф. 14: 25—31.



10

вернутой метафоричности, описание внешнего вида бурного моря 
лаконично  — свт. Игнатий лишь раскрывает аллегорическое со-
держание образа.

В  «поэтических» произведениях описание бурного моря стано-
вится более наглядным и  следует образцам светской литературы, 
сохраняя при этом, конечно, связь с  библейской и  святоотеческой 
традициями в  понимании этого образа. Ярким примером такого 
подхода является «Дума на берегу моря». Первые строки ее сразу 
настраивают читателя на аллегорическое восприятие произведения: 
«Кому подобен христианин, переносящий скорби земной жизни 
с истинным духовным разумом? Его можно уподобить страннику, 
который стоит на берегу волнующегося моря» (I, 168). Следую-
щий затем морской пейзаж используется как метафора суетности 
мирской жизни, но при этом содержательная сторона аллегории 
уступает место наглядности. Буря на Финском заливе изобража-
ется в  духе оссианической поэзии, описание ее развернуто, в  нем 
появляются метафоры, сравнения и эпитеты, свойственные подоб-
ного рода текстам: «Море, препираясь с  вихрем, ревет, становит 
волны, как горы, кипит, клокочет. Волны рождают и снедают одна 
другую; главы их увенчаны белоснежною пеною; море, покрытое 
ими, представляет одну необъятную пасть страшного чудовища, 
унизанную зубами» (Там же).

В свою очередь описание тихого моря в «Думе на берегу моря» 
приобретает уже элегические нотки: «Где холмились гневные вол-
ны, там расстелется неподвижная поверхность утомленных бурею 
вод. После усиленной тревоги они успокоятся в  мертвой тишине; 
в прозрачном зеркале их отразится вечернее солнце, когда оно вста-
нет над Кронштадтом и пустит лучи свои вдоль Финского залива, 
навстречу струям Невы, к  Петербургу» (Там же). Вид спокойно-
го моря с  отражающимся в  нем небом, по мнению В.  Н.  Топоро-
ва, психологически связан с мыслями о бессмертии души.14 И как 
ни странно, данная в его статье интерпретация мотива, восходящая 
к «трансперсональной» школе психоанализа Грофа, здесь перекли-
кается с  традиционным православно-аскетическим толкованием 
этого образа свт. Игнатием: «Живописное зрелище, знакомое жи-
телям Сергиевой пустыни! Это небо, этот берег, эти здания сколь-
ко видели увенчанных пеною гордых, свирепых волн? И  все они 

	 14	Топоров В. Н. О «поэтическом» комплексе моря… С. 586 и далее.



11

прошли, все улеглись в  тишине гроба и  могилы. И  идущие мимо 
идут, успокоятся также!» 15 (Там же).

Завершается «Дума на берегу моря» своеобразным славосло-
вием. Оказывается, что противопоставление двух типов морского 
пейзажа, оссианического и  элегического, служит для утвержде-
ния спасительности монашеского образа жизни: «Взирая из ти-
хого монастырского пристанища на житейское море, воздвизаемое 
бурею страстей, благодарю Тебя, Царю и  Боже мой! привел Ты 
меня в ограду святой обители! скрыл меня в тайне лица Твоего от 
мятежа человеческа! покрыл меня в  крове от пререкания язык!» 
(I, 168—169).

В сентименталистской литературе с понятием «монастырь» свя-
заны свои устойчивые мотивные комплексы: романтическо-готи-
ческий и  элегический. Первый, описанный М.  М.  Бахтиным, на 
первый план выводит внешнюю форму монастыря как средоточия 
исторической и  культурной памяти, уходящей в  «темное» средне-
вековье.16 Такое абстрактное, оторванное от реальной монашеской 
жизни отношение, к тому же в сочетании с элементами таинствен-
ности, свойственными готическому жанру, конечно, было чуждо 
свт. Игнатию, и не удивительно, что он полностью его игнорирует. 
В  свою очередь, в  элегическом восприятии монастырь ассоцииру-
ется с кладбищем, на котором люди обретают успокоение от мир-
ских страстей.17 Такое понимание было свт. Игнатию ближе, как 
мы увидим ниже, рассматривая другие его миниатюры, но в  этом 
произведении он тоже уклонился и  от такой коннотации. Един-
ственное, что удерживает связь финала «Думы на берегу моря» 
с традицией сентиментализма, это общая «психологическая основа 
меланхолической элегии — „сознание уверенности“».18 Устранению 
обеих возможных ассоциативных связей с устойчивыми мотивными 
комплексами «монастыря» отчасти способствует и  то, что в  этом 
отрывке миниатюры посредством цитирования Священного Писа-
ния свт. Игнатий переходит с  русского языка на церковнославян-

	 15	Обратим внимание на последние слова цитаты. По сути дела это 
эпитафия, причем самый традиционный ее вариант. Ниже, разбирая ми-
ниатюру «Голос из вечности», мы коснемся проблематики этого жанра 
в контексте творчества свт. Игнатия.
	 16	Бахтин М. М. Вопросы литературы и эстетики: Исследования раз-
ных лет. М., 1975. С. 394.
	 17	Вацуро В. Э. Лирика пушкинской поры. С. 58—63.
	 18	Там же. С. 59.



12

ский. Всем этим подчеркивается, что, несмотря на проработанную 
поэтическую форму текста, главным в  нем является содержание, 
заложенное в  аллегории странника, обретающего приют в  мона-
стыре и покой в Боге.

В  отличие от «Думы на берегу моря» художественный язык 
миниатюры «Кладбище» более однороден. Это произведение и по 
теме, и по сюжету вполне можно отнести к жанру «кладбищенской 
элегии»: автор приезжает на родину, посещает родовое кладбище. 
Описание пейзажа соответствует традиции кладбищенской элегии: 
оно достаточно конкретно, но при этом лаконично и  символично. 
Главная его цель  — вызвать у  читателя необходимое автору на-
строение: «Я  пришел на кладбище. Раздались над могилами пес-
ни плачевные, песни утешительные священной панихиды. Ветер 
ходил по вершинам дерев; шумели их листья; шум этот сливался 
с голосами поющих священнослужителей» (I, 170). Однако мелан-
холическое созерцание природы не  самоценно для свт. Игнатия: 
оно несет важную религиозно-дидактическую функцию, наводит 
автора на размышления о  бренности человеческой жизни: «Мило 
зеленеют, утешительно, невинно шумят эти листочки, приводимые 
в движение тихим дыханием весеннего ветра. Придет на них осень: 
они пожелтеют, спадут с  дерев на могилы, истлеют на них. При 
наступлении весны другие листочки будут красоваться на ветвях, 
и также только в течение краткой чреды своей, также увянут, ис-
чезнут. Что наша жизнь? Почти то же, что жизнь листка на дре-
ве!» (I, 170—171).

И  здесь снова уместно вспомнить вышеупомянутую статью 
В.  Н.  Топорова с  идеей о  «психофизической» связи, существую-
щей между видом спокойного моря, колышущихся на ветру ветвей 
деревьев и интуицией бессмертия души. Он проиллюстрировал ее 
стихотворением Б.  Пастернака «Сосны», прокомментировав его 
так: «Заполненность всего пространства движениями, звуками, 
шорохами, запахами 〈…〉 создает специфический эффект колыха-
тельности, зыблемости, смешения, растворения, освобождающий 
от злободневного, мнимо насущно бытового, мелкого и открываю-
щий путь к  обновлению, к  ощущению той полноты жизни, кото-
рой имя  — бессмертие, или „второе рождение“ в  бессмертии».19 
Однако слова эти раскрывают смысл не  только пастернаковского 
текста, но и миниатюры «Кладбище» свт. Игнатия. Риторический 

	 19	Топоров В. Н. О «поэтическом» комплексе моря… С. 587.



13

период, разделенный на короткие отрезки «колоны», оказывается 
замечательным средством воспроизведения этого самого мягко-
го, «колыхательного» ритма, сочетающегося с идеей о блаженстве 
вечной жизни: «К  окончанию панихиды тихое утешение замени-
ло собою глубокую печаль: церковные молитвы растворили живое 
воспоминание о умерших духовным услаждением. Они возвещали 
воскресение, ожидающее умерших! они возвещали жизнь их, при-
влекали к  этой жизни блаженство» (I, 171). Поэзия эпохи сенти-
ментализма была чутка к этой идее, недаром в элегической поэзии 
умиротворяющий морской и  лесной пейзаж так часто оказывался 
связан с идеями смерти и бессмертия.

Поэтический язык непрерывно обновляется, и часто используе-
мые метафоры постепенно утрачивают актуальность, превращаясь 
в  «общие места», а  зачастую и  в  штампы. В  творчестве свт. Иг-
натия многие образы, к середине XIX в. ставшие уже типичными 
и абстрактными, насыщаются личным биографическим контекстом. 
И если вид бурного моря у него ассоциировался с жизнью в Трои-
це-Сергиевой пустыни, то вид колышущихся вершин деревьев вы-
зывал в его памяти, с одной стороны, образ родины,20 а с другой — 
Оптиной пустыни: «Благословенная Оптина Пустыня не выходит 
из моей памяти. Приглянулась она мне и Скит с его вдохновенною 
тишиною. Шум сосен, когда ветер начнет ходить по их вершинам, 
для меня приятнее, чем шум разъяренных волн, препирающихся 
с  вихрями» 21 (I, 564). Так в  сознании свт. Игнатия оживает опи-
санный нами художественный ассоциативный ряд: аналогия тихого 
моря и колышущихся вершин деревьев противопоставляется морю 
бурному.

* * *

Устойчивая связь между поэтическими образами и  их симво-
лическим содержанием — характерная особенность духовной поэ-

	 20	Миниатюра «Кладбище» была написана в 1844 г. как отклик на по-
сещение свт. Игнатием своего родного поместья и семейного кладбища.
	 21	Интересно то, как «поэтическим» образам свт. Игнатия его корре-
спондент, преп. Макарий Оптинский, в свою очередь, дает свою «назида-
тельно-аскетическую» интерпретацию: «Для меня весьма утешительно, 
что вы изволите паметать о  нашей обители и  ските. Точно шум сосен 
приятен, напоминает о древних обитателях лесов, искавших спасения ду-
шам своим между ими и  удалявшихся от шума волн мирских, чрез что 
возрастает желание соревновать оным по силе нашей» (VI, 610).



14

зии, унаследованная ею из предыдущей литературной эпохи. Как 
писал об этом А. В. Михайлов: «Поэзия в морально-риторической 
системе есть форма назидательного знания. Но только здесь нази-
дательность и  знание, ви`дение, никогда не  существуют в  отрыве 
от самой поэзии, как привесок, прибавление к ней. Они, напротив, 
усваиваются поэзией как ее внутренний, неотъемлемый смысл».22 

Многие особенности творчества свт. Игнатия обусловлены тем, что 
оно пришлось на период распада морально-риторической системы. 
Процесс этот не  был линейным: формирование новых границ ме-
жду жанрами сопровождалось разного рода попытками возврата 
и восстановления утраченного единства. Современниками свт. Иг-
натия активно осмыслялся опыт литературы XVIII в. Те или иные 
ее направления становились важной отправной точкой для твор-
чества не  только разных поколений «архаистов», но и  Пушкина, 
и  Тютчева. Духовная литература также не  оставалась в  стороне 
от этого процесса, проявления его можно обнаружить в  произве-
дениях свт. Филарета Московского, свт. Игнатия и многих других 
церковных писателей.

С того времени, как в поэзии стала ослабевать учительная со-
ставляющая, началось налаживание новых связей между родами 
литературы. В  XVIII  в. эксперимент по взаимодействию ритори-
ки и  поэзии проходил внутри одического жанра. Ю.  Н.  Тынянов 
в статье «Ода как ораторский жанр» показал противоречивую ди-
намику этого процесса.23 Общность функций и  тематики торже-
ственного красноречия и  сентиментальной, дидактической поэзии 
создавала поле для взаимного обмена художественными образами 
и фигурами речи. Так, элегия, с ее интересом к миру внутренней че-
ловеческой жизни, к семейным и дружеским отношениям, не могла 
не вступить во взаимодействие с близкими ей по тематике религи-
озно-проповедническими жанрами. Отчасти на этой основе в поэ-
зии Ф.  Тютчева возникает синтез «принципа ораторской поэзии 
с  использованием мелодических достижений элегии».24 Благодаря 
наличию глубинных связей в образной системе немало точек пере-
сечения оказалось у элегии и с литературой нравственно-богослов-
ского характера. Не случайно поэтому в миниатюрах свт. Игнатия 

	 22	Михайлов А. В. Методы и стили литературы. М., 2008. С. 24.
	 23	Тынянов Ю. Н. Ода как ораторский жанр // Тынянов Ю. Н. Поэ-
тика. История литературы. Кино. М., 1977. С. 227—252.
	 24	Там же. С. 252.



15

с  элегией синтезировалась именно аскетическая проза. Обсуждая 
со своей духовной дочерью писательницей С.  И.  Снессоревой 
замысел книги «Мой дар друзьям моим», в  которой «образ из-
ложения, наружная форма, самый слог,  — может быть новость 
в  духовной русской литературе» (V, 514), он сообщает, что хочет 
выделить в  отдельный раздел: «элегии; душа рассматривает себя, 
свои отношения к  земле, к небу и пр.» (Там же). Мотивы, обога-
щенные сформированным в  эпоху сентиментализма содержанием, 
требовали новых подходов для включения их в религиозный текст. 
Что было для этого нужно и как это происходило на уровне ком-
позиции и  языка отдельного произведения, мы рассмотрим ниже 
на примере миниатюры свт. Игнатия «Голос из вечности (Дума на 
могиле)».

Так сложилась литературная биография свт. Игнатия, что на 
протяжении большей части своей жизни он в  буквальном смыс-
ле слова работал в  стол. Начав писать свой главный труд «Ас-
кетические опыты», когда Пушкин еще только размышлял над 
«Полтавой», опубликовать его он смог, когда Достоевский печатал 
«Преступление и  наказание». При этом черновых рукописей свт. 
Игнатия сохранилось мало, что, конечно, затрудняет исследование 
эволюции творчества писателя. На этом фоне миниатюре «Голос 
из вечности (Дума на могиле)», можно сказать, повезло: известно 
две редакции этого произведения, и сравнение их позволяет лучше 
понять эстетические принципы, которыми руководствовался свт. 
Игнатий как автор.

Впервые миниатюра вышла в свет в первом прижизненном из-
дании «Сочинений епископа Игнатия» в  1865  г. Однако недавно 
была обнаружена и опубликована ранняя редакция этого произве-
дения, сохранившаяся в одном из писем автора (VIII, 90—93). Из 
письма следует, что «Голос из вечности» (там этот текст озаглавлен 
«Слово из вечности») возник как отклик на смерть Константина 
Федоровича Опочинина (1808—1848), сверстника свт. Игнатия. 
Своей скоропостижностью она произвела глубокое впечатление на 
святителя; он много размышлял о ней и спустя почти полтора меся-
ца после получения печального известия написал это произведение.

Составляя «Аскетические опыты», свт. Игнатий расположил 
«Голос из вечности» после миниатюры «Кладбище», как бы за-
вершая цикл прозаических элегическо-пейзажных произведений 
и  одновременно создавая плавный переход к  следующим затем 
аскетико-богословским текстам, посвященным учению о духовном 



16

плаче. Композиционно «Голос из вечности» состоит из краткого 
предисловия-экспозиции, в котором описывается состояние автора 
на могиле недавно похороненного друга, и основной части, вообра-
жаемого монолога от лица умершего.

Соседство с  близким по теме и  стилю «Кладбищем» невольно 
накладывает отпечаток на первые абзацы «Голоса из вечности», 
входит с  ними в  своеобразный резонанс, добавляет элегические 
нотки. Возможно, что свт. Игнатий надеялся на этот эффект, когда 
писал экспозицию к тексту, созданному за много лет до этого. Ав-
тор приходит на кладбище, чтобы проститься со своим другом; он 
печально наблюдает скорбь близких. Если сравнить этот отрывок 
с пейзажами из рассмотренных выше произведений свт. Игнатия, 
то описание того, что он видит, носит вполне условный характер, 
лаконичнее и совсем лишено аллегоричности. Формально это пре-
дисловие имеет вспомогательную функцию: служит обстоятель-
ством места при основном тексте. Чуть позже мы еще раз увидим 
ту же картину, но уже не глазами автора, а глазами героя, его умер-
шего друга. Однако благодаря своей теме и наличию в экспозиции, 
пусть и  в  сглаженном виде, основных «кладбищенских» мотивов 
оно создает необходимый автору элегический контекст восприятия 
следующего затем монолога.

Среди жанров, формирующих контекст «Голоса из вечности», 
элегия далеко не единственная. Интересна в этом отношении ком-
муникативная позиция персонажа в  основном монологе. С  одной 
стороны, обращение от лица умершего к живым со времен антич-
ности традиционно для эпитафии, поэтому рассматриваемый текст 
можно было бы отнести к ее «литературной» разновидности. Есть 
лишь одна, но принципиальная оговорка: в  эпитафиях, написан-
ных от лица усопшего, он обращается чаще всего к  незнакомому 
лицу, к «прохожему» — герой же миниатюры обращается к своим 
близким, причем к близким, лишь только что простившимся с ним, 
переживающим скорбь недавней разлуки.25 С другой стороны, речь 
от лица умершего присутствует в  некоторых богослужебных тек-
стах погребального цикла; 26 но там она носит покаянный характер 

	 25	Подробнее см.: Царькова  Т.  С.  Русская стихотворная эпитафия 
XIX—XX  вв.: Источники. Эволюция. Поэтика. СПб., 1999; Весело-
ва  В.  Эпитафия  — формульный жанр // Вопросы литературы. 2006. 
№ 2. С. 133—145.
	 26	См.: «Последование по исходе души от тела» песнь 6, тропарь 2; 
песнь 8, тропарь 1.



17

и  обращена к  Богу и  Богородице, а  родные и  близкие лишь упо-
минаются в  просьбе молиться об усопшем. Возможно, необычная 
коммуникативная позиция персонажа в «Голосе из вечности», уве-
щание от лица умершего к близким, возникла как результат слия-
ния эпитафии и заупокойного тропаря.

Монолог, в соответствии с канонами риторики, состоит из трех 
частей: введения, основной части и заключения.27 Композиционной 
особенностью введения (exordium) является отчетливый паралле-
лизм структуры трех первых абзацев, состоящих из обращения 
к родным и близким и описания их скорби. Эти обращения лишь 
слегка варьируются в перечислении: «Отец мой! мать моя! супруга 
моя! сестры мои!» 28 Вслед за обращением следует описание, в ко-
тором мы снова видим происходящее у  могилы, но уже глазами 
не автора, а умершего героя. Перед нами картина, очень знакомая 
читателю по кладбищенской поэзии: скорбные близкие, надгроб-
ные камни, молитвы священников. Подобное описание, проникну-
тое сочувствием и  даже некоторой меланхолией, обычно форми-
рует традиционный образ элегического героя. Если попытаться 
дать краткое содержание описательной части введения миниатюры 
«Голос из вечности», то идеально подойдут строки из «Сельского 
кладбища» В. А. Жуковского:

Их сердце милый глас в могиле нашей слышит;
Наш камень гробовой для них одушевлен;
Для них наш мертвый прах в холодной урне дышит,
Еще огнем любви для них воспламенен.29

Однако такой образ элегического героя присутствует не на всем 
протяжении миниатюры: отчетливо он проступает сначала во вве-
дении, в  центральной части его затемняет дидактика, и  он вновь 

	 27	Терминология употребляется в соответствии с изложением ритори-
ческой системы, предложенной М. Л. Гаспаровым. Подробнее см.: Гаспа-
ров М. Л. Античная риторика как система // Гаспаров М. Л. Об античной 
поэзии: Поэты. Поэтика. Риторика. СПб., 2000. С. 424—472.
	 28	В последнем абзаце монолога вновь возникнет обращение к близ-
ким, создавая рамочную конструкцию его композиции.
	 29	Жуковский В. А. Собр. соч.: В 4 т. М.; Л., 1959. Т. I. С. 32. Подроб-
нее об этом стихотворении Жуковского и его влиянии на русскую литера-
туру см.: Фрайман Т. Творческая стратегия и поэтика В. А. Жуковского 
(1800-е — начало 1820-х годов). Тарту, 2002. С. 12—35; Топоров В. Н. 
«Сельское кладбище» Жуковского: К истокам русской поэзии // Russian 
Literature. Vol. 10. Iss. 3. Amsterdam. 1981. P. 207—282.



18

оживает в  заключении. Рассказ ведется структурированной про-
зой, от чего возникает своеобразный эффект перевода содержания 
элегии с языка поэтического на язык риторический. Заканчивается 
введение вопросом к  близким, который дает толчок к  разработке 
основной темы произведения: «Что надо вам?… Не  ожидаете ли 
вы из-под камня, из недр могилы мрачной моего голоса?» (I, 172).

Доминантой, на которой строится содержание центральной ча-
сти монолога, становится парадоксальный ответ на эти скорбные 
ожидания: «Нет этого голоса! Вещаю одним молчанием» (I, 172). 
Вообще, антитеза речи и  молчания  — одна из базовых катего-
рий культуры. В тексте она способна облекаться в разные формы, 
служить разным художественным целям. В нашей литературе она 
укоренилась еще в  древнерусский период на волне исихастского 
движения. Не  удивительно поэтому, что в  поэзии XIX  в., по на-
блюдению М.  Н.  Виролайнен: «Язык молчания, звучание тиши-
ны — это сочетание становится устойчивым топосом, обретающим 
мистическое содержание».30 Тем более закономерно появление 
этого архетипа в творчестве свт. Игнатия, одного из наиболее глу-
боких русских аскетов-мистиков. Тема существования души после 
смерти, возможность для нее мыслить и говорить лежала в сфере 
его богословских занятий, результатом которых стала публикация 
трактата «Слово о смерти». Но обозначив наличие этого контекста, 
вынесем его за скобки.

Мотив «молчания» пронизывает весь текст произведения. Он 
появляется уже в  первом абзаце экспозиции: «Рыдания преры-
вались глубоким молчанием; молчания прерывались рыданиями» 
(I,  171). Затем несколько раз он возникает во вступлении, но это 
еще только намеки. В  основной части (probatio) он выходит на 
первый план и  развертывается в  соответствии с  аристотелевским 
принципом деления ораторского текста на «изложение» (narratio) 
и  «разработку» (tractatio). В  изложении, состоящем из трех абза-
цев, усопший говорит о том, что его голос стал частью общего го-
лоса всех умерших, «голоса вечности», и  он обращается к  своим 
близким с призывом услышать его: «Послушайте меня! Отличите 
мой голос в общем голосе, которым говорит вечность ко времени!» 
(I,  172). Наличие этого обращения, грамматически оформленного 
во 2-м лице множественного числа, регулярное повторение его отли-

	 30	Виролайнен М. Н. Речь и молчание: Сюжеты и мифы русской сло-
весности. СПб., 2003. С. 442.



19

чает «изложение» от следующих трех абзацев «разработки». В них 
свт. Игнатий говорит о  голосе вечности с  позиции христианского 
учения о  Божественном Откровении. Важнейшей особенностью 
«разработки» является скрупулезная выверенность богословского 
содержания. Смерть и  вечность свт. Игнатий рассматривает как 
часть естественного откровения, которое становится нам понятным 
из опыта, из созерцания явлений природы. Кульминацией же как 
«разработки», так и всего монолога в целом становится ссылка на 
евангельскую притчу и краткая формулировка учения о загробном 
молчании умерших: «Небо признало частный голос из вечности из-
лишним. 〈…〉 Бог благоволил, чтобы не только равноангельные че-
ловеки, но Сам Единородный Сын Его возвестил вселенной волю 
Его» (I, 173).

Итак, основная часть монолога закончена, христианское учение 
о естественном и сверхъестественном Откровении кратко сформу-
лировано  — время переходить к  заключению (peroratio), тради-
ционной формой которого должно было бы стать увещание о  со-
блюдении заповедей и  приготовлении к  переходу в  вечность. Это 
увещание действительно присутствует в последних строках произ-
ведения, но ему предшествует совершенно необычный для церков-
но-риторического текста поворот сюжета  — обращение умершего 
к своему другу: «Товарищ мой — мертвец, но еще с живым словом 
в  устах! Прими от меня поручение и  исполни его. Вот отец мой! 
вот мать моя! вот супруга моя! вот родные мои! не могу говорить 
с ними иначе, как общим голосом вечности. В этом голосе они слы-
шат звук и моего голоса… да, они слышат его!.. но нет у меня от-
дельного, частного, моего слова… Товарищ мой! будь моим словом; 
из общей нашей сокровищницы, из священной вечности, скажи им 
за меня краткое, нужнейшее для них слово» (I, 173—174).

Антитеза молчания умерших и  голоса вечности в  этой миниа-
тюре свт. Игнатия находит разрешение в просьбе усопшего к другу 
стать его «словом», на него возлагается миссия совершенно необыч-
ная. Эта миссия противоречит только что приведенной евангель-
ской притче, которая ставит под сомнение успешность проповеди 
учения о  вечности загробной жизни чисто человеческими силами: 
«если Моисея и пророков не слушают, то, если бы кто и из мерт-
вых воскрес, не поверят» (Лк. 16: 31). Это не пророческая миссия, 
поскольку призвать к ней может только непосредственно Бог. Се-
редина XIX  в.  — эпоха расцвета спиритизма, но это тем более 
не призвание медиума.



20

Выше уже упоминалось, что недавно было опубликовано пись-
мо, содержащее раннюю редакцию «Голоса из вечности». Там ему 
предпослан примечательный рассказ о  том, как это произведение 
создавалось: «И вот — на днях — по обычаю один я в келлии, по 
обычаю лежу: внезапно и живо представилось мне, что я на могиле 
Константина Федоровича — вместе с Вами, со всем Вашим семей-
ством… Как будто послышался голос Константина Федоровича! 
Овладело душою моею чудное, неожиданное вдохновение: вскаки-
ваю с кровати, тороплюсь начертать на бумаге мысли, представшие 
мне в  многочисленном, очаровательном сонме. Когда я  переводил 
их на бумагу, — рука едва поспевала изображать то буквами, то 
кой-какими знаками и  намеками кипящие ключом мысли, пере-
мешивающиеся с  еще более чудными, тихо и  насладительно вол-
нующими душу ощущениями» (VIII, 90). Вдохновение, описанное 
в этом рассказе, иначе как поэтическим не назовешь. Оно возникло 
из внутреннего диалога с недавно умершим другом Константином 
Федоровичем Опочининым, и именно из этого отрывка можно по-
нять, что просьба «стать его словом» — это призыв к творчеству. 
Отвлекаясь от биографической реальности события, и  этот рас-
сказ, и связанный с ним финал «Голоса из вечности» можно было 
бы рассматривать как своеобразные реализации мотива «призва-
ния поэта». Более того, на равных правах с ним в последнем эпи-
зоде миниатюры присутствует еще и мотив «памяти смертной», по 
сути дела, они сливаются воедино в обращении: «Товарищ мой — 
мертвец, но еще с  живым словом в  устах!» (I, 173). И  здесь свт. 
Игнатий снова оказывается в  русле элегической традиции: доста-
точно сравнить эти слова со строками из «Сельского кладбища», 
где последний мотив также отчетливо проявляется:

А ты, почивших друг, певец уединенный,
И твой ударит час, последний, роковой…31

Готовя «Голос из вечности» к  публикации, свт. Игнатий под-
верг его значительной правке, детали которой становятся видны 
из сравнения этих двух редакций. Общее содержание основного 
текста он оставил почти без изменений, дополнив его лишь экспо-
зицией, о  которой говорилось выше. При этом свт. Игнатий внес 
довольно много, больше полусотни, стилистических исправлений. 

	 31	Жуковский В. А. Собр. соч. Т. I. С. 32.



21

Около половины из них незначительны, сводятся к замене отдель-
ных слов синонимами, перемещению их внутри предложений с це-
лью улучшить благозвучие текста. Некоторые исправления, на пер-
вый взгляд произвольные, имеют вполне рациональную причину. 
Например, в ранней редакции памятник над могилой героя назы-
вается «мрамором белоснежным» (VIII, 91), а в поздней — «гра-
нитом зеркальным» (I, 171). Объяснение этому простое: свт. Иг-
натий получил известие о смерти в Петербурге К. Ф. Опочинина, 
находясь на лечении в Ярославской губернии; в момент написания 
миниатюры он мог лишь вообразить, как будет выглядеть памят-
ник, но приехав в Петербург, привел его описание в  соответствие 
с реальностью.

Надо сказать, что подобная скрупулезность в  таких, казалось 
бы, мелочах, как цвет и  материал, из которого сделан памятник, 
отнюдь не случайна, а является частным проявлением общей уста-
новки литературы, ориентированной на классический идеал. В свое 
время Л.  В.  Пумпянский, иллюстрируя, как за условной аллего-
ричностью одического языка проглядывают реальные обстоятель-
ства описываемых событий и подробности быта, писал об этом так: 
«Неоднократно говорили и говорят об абстрактности и генерально-
сти слова в классической поэзии. Но ведь это не совсем так. При-
метой классического стиля является, скорее, парадоксальное со-
единение крайней общности с крайней же бытовой единичностью. 
〈…〉 Это не единство общего и единичного, а (в пределе) полное их 
неразличение, крайний случай догматического мышления эпохи».32 
В  творчестве свт. Игнатия это единство общего и  частного уси-
ливается за счет универсальности религиозного опыта: в  его как 
«богословских», так и  «поэтических» произведениях практически 
невозможно провести грань между личным опытом автора и  дог-
матическим или аскетическим его самоосмыслением. Практически 
всегда любой факт реальной жизни сверяется им по творениям свя-
тых отцов, точно так же и общие места светской литературы при-
водятся в соответствие с церковной традицией. С этим, возможно, 
связано то, что в  некоторых исправлениях отчетливо просматри-
вается желание догматически прояснить использованные в ранней 
редакции образы. Вот лишь два примера:

	 32	Пумпянский Л. В. Ломоносов и немецкая школа разума // XVIII век. 
Л., 1983. Вып. 14. С. 30—31.



22

Ранняя редакция Поздняя редакция
Тишина нерушимая  — удел 

кладбища. Прахи мертвецов го-
ворят без слов… (VIII, 91).

Молчание, тишина неруши-
мая  — достояние кладбища до 
самой трубы воскресения. Пра-
хи мертвецов говорят без звуков, 
в  которых нуждается слово зем-
ное… (I, 171).

И  какой голос из вечности 
уже не  лишний, когда Бог бла-
говолил, чтоб не  только Моисей 
и Пророки, но Сам единородный 
Сын Его возвестил земле волю 
Его, возвестил ей уставы святой, 
блаженной вечности? (VIII, 92).

И какой голос из вечности уже 
нелишний, когда Бог благоволил, 
чтобы не  только равноангельные 
человеки, но Сам Единород-
ный Сын Его возвестил вселен-
ной волю Его, возвестил святые 
и  строгие уставы блаженной для 
послушных, страшной для непо-
корных вечности? (I, 173).

В  первом примере, добавляя уточнение «до самой трубы вос-
кресения», свт. Игнатий, вероятно, стремился избежать возмож-
ности восприятия «кладбищенского» мотива как внерелигиозно-
го, чисто литературного, в  духе поэзии сентиментализма. Выше 
отмечалось, что центральная часть монолога, где находится этот 
отрывок, характеризуется большей щепетильностью в  отношении 
догматики, и поэтому такие коннотации в этом месте были бы не-
уместны. Цель правки второго отрывка более отчетлива: свт. Иг-
натий и в своих проповедях, и в богословских работах немало сил 
потратил на полемику с  мнением о  том, что загробные страдания 
грешников являются аллегорией или носят временный характер.

Уточняя богословский смысл приведенных отрывков, свт. Иг-
натий одновременно делает более образной их внешнюю форму, 
добавляет эпитеты, использует перифразы. В итоге прах усопших 
говорит с  нами не  просто «без слов», молча, а  «без звуков, в  ко-
торых нуждается слово земное», «Моисей и  пророки» становятся 
«равноангельными человеками», а «уставы вечности» — «святыми 
и строгими». Вот еще один развернутый пример:

Ранняя редакция Поздняя редакция
Мой голос слился с  общим 

голосом небожителей; для прочих 
жителей земли я мертв, безгласен, 
как и  другие мертвецы. Но для

Мой голос слился в  стройное 
согласие с общим голосом обшир-
ного невидимого мира. Для всех 
странников земли я — мертв, без-



23

вас я  жив,  — и, мертвый, гово-
рю слово спасения лучше, нежели 
как сказал бы его, живя между 
вами и  вместе с  вами гоняясь за 
призраками благ, которыми тле-
ние обманывает и губит странни-
ков земных (VIII, 92).

гласен, как и  все мертвецы, но 
для вас я  — жив и, мертвый, 
говорю слово спасения откры-
тее, сильнее, нежели как сказал 
бы его, оставаясь между вами 
и  гоняясь вместе с  вами за при-
зраками благ, которыми тление 
обманывает и  губит изгнанников 
из рая, помещаемых на короткое 
время в  земной гостинице для 
примирения с  прогневанным ими 
Богом (I, 173).

Сравнивая обе редакции, можно предположить, что свт. Игна-
тий стремился добиться максимальной содержательности текста; 
при этом он не боялся уйти от первоначальной относительной ла-
коничности слога, утяжелив его дополнительными риторическими 
фигурами, эпитетами, перифразами.

В  свое время Б.  В.  Томашевский сформулировал важнейшую 
методологическую проблему, стоящую перед историком литерату-
ры: «Чтобы установить факторы эволюции, необходимо изучить 
форму движения. Между тем, объектом изучения являются „про-
изведения“, явления сами по себе статические и не всегда сравни-
мые между собою. Мы имеем как бы моментальные снимки объек-
та, находящегося в непрерывном движении, снимки разрозненные 
и удаленные друг от друга. 〈…〉 Предметы изучения историка ли-
тературы являются оторванными друг от друга следами движения, 
отдельными „точками“, между которыми трудно „интерполиро-
вать“, трудно найти связывающие звенья, и  поэтому трудно рас-
положить линии эволюции, проходящие через эти точки».33 Имея 
перед собой две редакции «Голоса из вечности», которые разделя-
ет временной промежуток более чем в полтора десятилетия, можно 
лишь предположительно интерполировать процесс работы автора 
с текстом. Однако некоторые общие принципы, которыми свт. Иг-
натий руководствовался, и  приемы, которые он применял, можно 
отчасти понять, обратившись к  его произведению «Уроки словес-
ности…» (IV, 490—503). Это три главы из учебника для учащих-
ся духовных школ, который он предполагал написать. Труд этот 

	 33	Томашевский Б. В. Писатель и книга: Очерк текстологии. М.; Л., 
1928. С. 133—134.



24

не был завершен, сохранившиеся отрывки представляют собой об-
щее введение и  две первые главы курса риторики. Судя по этим 
отрывкам, он предполагал в пособии свести к минимуму теоретиче-
скую часть и сосредоточиться на практических методах написания 
и редактирования текстов. А то, что он, прежде всего, опирается на 
собственный писательский опыт, дает нам возможность в какой-то 
мере увидеть изнутри его творческую лабораторию.

В контексте данной работы интересна та часть, в которой автор 
описывает процедуру преобразования простого предложения в пе-
риод. Совершается она в несколько этапов, каждый из которых свт. 
Игнатий сопровождает примером. Вначале он простое предложе-
ние «Человек создан Богом» (IV, 497) преобразует в сложное, до-
бавляя к нему определения и дополнения: «Первый человек, Адам, 
чудно создан из ничего всемогущим и всеблагим Богом». Затем он 
меняет простое определение «первый» на распространенное: «Пре-
восходнейшее из всех земных созданий» и  добавляет еще одно: 
«Творцом всех видимых и  невидимых тварей». Затем вставляет 
придаточные предложения. В  итоге он получает распространен-
ный период: «Превосходнейшее из всех земных созданий, человек, 
в  противоположность грубым массам бесчувственного вещества, 
явившимся в начале дел Творца, сотворен после всех тварей всемо-
гущим и  всеблагим Богом, Который, как бы возлагая священную 
печать на дело творения, сотворил наконец человека» (Там  же). 
Сравнивая этот пример из учебника риторики с  изменениями ко-
торые произошли в последнем, приведенном нами, примере из «Го-
лоса из вечности», видим, что правки, внесенные свт. Игнатием, 
также заключаются в  замене простого определения на сложное, 
добавлении эпитетов и  придаточных предложений. При этом он 
сохраняет композицию монолога, практически ничего не  удаляет 
из него, а  только дополняет и  перефразирует. Существенная раз-
ница обнаруживается лишь в том, что текст из учебника риторики 
слегка перегружен, труден для чтения, а текст миниатюры гораздо 
более приспособлен для устного произнесения.

Проблема ясности и  благозвучия риторического текста была 
очевидна для свт. Игнатия, к  ней он в  учебном пособии обраща-
ется далее: «При превращении предложения в  период, сообразно 
цели этого превращения, должно стремиться единственно к  тому, 
чтоб мысль была выражена как можно полнее и точнее. Для этого 
не только должно заботиться о том, чтоб приисканы были все вы-
ражения и слова, доставляющие мысли определенность, но и о том, 



чтоб не были вставлены в речь слова и выражения излишние, за-
темняющие речь и  отнимающие у речи ясность и  определенность. 
Русской речи нейдут длинные периоды. Русский человек говорит 
отрывисто, заметил один из наших лучших литераторов. И потому 
если имеется много понятий и  мыслей, которые все очень нужны 
для объяснения главной мысли, и не могут быть упущены, то речь 
должно разделить на два периода» (IV, 498). Глядя на изменения, 
вносимые свт. Игнатием в «Голос из вечности», с учетом его пони-
мания принципов риторики, становится понятно, что, редактируя 
свою миниатюру, он добивался максимальной сбалансированности 
как ее художественного и  богословского содержания, так и  выве-
ренности, благозвучности формы.

В  одном из писем к  С.  И.  Снессоревой свт. Игнатий отмечал: 
«Картины мои пишу с двух приемов. В первый творю, во второй — 
занимаюсь отделкой» (V, 511). Сравнение двух редакций «Голоса 
из вечности» наглядно показывает нам этот метод его работы, то, 
как текст, рожденный по поэтическому вдохновению, корректиро-
вался им по правилам школьной риторики.

Середина XIX  в.  — эпоха активного поиска новых стилей 
и  жанров в  русской духовной литературе. Это время, когда ста-
рая, уходящая в  древнерусский период, опирающаяся на церков-
нославянский язык литература входит в  тесное соприкосновение 
со светской, ориентированной на европейские образцы. Это время, 
когда от духовного писателя требовались не  только привержен-
ность к  православно-богословской традиции и  владение словом, 
но и  широкая образованность, отточенный художественный вкус, 
а главное, способность к творческому эксперименту. Все эти каче-
ства в высшей степени были присущи свт. Игнатию Брянчанинову. 
Вот почему ему удалось выработать особый художественный язык, 
в  котором могли сплавиться воедино, казалось бы, такие далекие 
явления литературы, как монашеская аскетическая проза и сенти-
менталистская элегия. Укорененность его творчества в равной мере 
как в  святоотеческой традиции, так и  светской культуре своего 
времени оказала влияние на поэтику его произведений. Три рас-
смотренные миниатюры дают нам не только пример удачного син-
теза поэзии и церковной риторики, но показывают, как благодаря 
творчеству свт. Игнатия в  середине XIX в. размывалась граница 
между духовной и светской частями русской литературы.


