
193

А .   П .   С О Л О В Ь Е В

МЕТАФИЗИКА МИРОВОЙ СКОРБИ:
Архиепископ Никанор (Бровкович)  

об ученом монашестве второй половины XIX века *

В 1896  г. в «Русском обозрении» (кн. 1—3) настоятель Одес-
ского Спасо-Преображенского собора протоиерей Сергий Пе-
тровский опубликовал отрывок из воспоминаний архиепископа 
Никанора (Бровковича), возглавлявшего в  1883—1890  гг. Одес-
ско-Херсонскую епархию. Записка эта была издана тогда под на-
званием «Из истории ученого монашества». Спустя несколько лет, 
в 1900 г., этот же текст был опубликован о. Сергием (хранителем 
архива владыки) в первом томе «Биографических матерьялов» ар-
хиеп. Никанора под названием «Памятная записка. Прежде смер-
ти умерший иеромонах Валериан».

Единственный отзыв на этот материал появился в газете «Рус-
ское слово», в  номере от 1 июня 1896  г. Автором отзыва был 
В. В. Розанов,1 который характеризовал записку владыки Никано-
ра следующим образом: «„Есть совесть в русском языке“, — заме-
тил глубокомысленно и тонко покойный Н. П. Гиляров-Платонов; 
записки архиеп. Никанора есть лучший образец этого совестливого 

	 *	Исследование выполнено при финансовой поддержке РГНФ в рам-
ках научно-исследовательского проекта «Философия архиепископа Ни-
канора (Бровковича) в кон-тексте истории русской мысли XIX—XX 
веков», проект № 12-03-00033а.
	 1	  О розановском восприятии личности и текстов архиеп. Никанора 
см.: Соловьев А. П. Тексты архиепископа Никанора (Бровковича) в кон-
текстах В. В. Розанова // Вестник Костромского гос. ун-та им. Н. А. Не-
красова. Сер. «Гуманитарные науки». (Энтелехия. 2012. № 25. С. 45—
53).



194

языка  — необъяснимо почему, но с  первых минут чтения и  как 
первое впечатление от читаемого ложится на душу уверенность, что 
пишущий не  скажет ни  одного слова неправды, не  поставит косо 
ни одного слова. 〈…〉 Пока в русской литературе будут появляться 
произведения, подобные по языку запискам архиеп. Никанора, — 
можно быть уверенным, что эта литература здорова, что крепкие, 
свежие, чистые соки еще продолжают бежать по дереву нашей ду-
ховной жизни».2

Вопрос о совести, ее испытании и является главной темой мно-
гих биографических записок архиеп. Никанора. Именно о совести 
они и к совести взывают. Практически в каждой заметке присут-
ствует и  апология тех, о  ком архиерей вспоминает. Поводом для 
написания большинства подобных текстов становилась сторонняя 
критика, или точнее  — инвективы, в  отношении тех людей (пре-
жде всего  — церковных деятелей, монахов в  целом и  архиереев 
в особенности), которых хорошо знал сам владыка Никанор и ко-
торых плохо (или мало) знали критики. Среди таких личностей дей-
ствительно выдающиеся православные иерархи XIX  в.  — митр. 
Филарет (Дроздов) (1783—1867), митр. Антоний (Рафальский) 
(1789—1849), митр. Макарий (Булгаков) (1816—1882), митр. 
Платон (Городецкий) (1803—1891), архиеп. Иоанн (Доброзраков) 
(1790—1872), архиеп. Смарагд (Крыжановский) (1796—1863), ар-
хиеп. Афанасий (Дроздов) (1800—1876), еп. Евфимий (Беликов) 
(1813—1863), архиеп. Антоний (Амфитеатров) (1815—1879), еп. 
Иоанн (Соколов) (1818—1869). Но также и, например, А. М. Бу-
харев (бывш. архим. Феодор; 1824—1871), В.  А.  Орлов 3 (бывш. 
иеромонах Валериан; 1828—1879)  — монахи, снявшие свой сан. 
Именно относительно последних двух — умнейших и совершенно 
неоднозначных церковных деятелей  — архиеп. Никанор и  ставит 
вопрос о совести и об ученом монашестве как носителе этой совести.

	 2	Розанов В. В. 〈Рец. на:〉 Архиепископ Никанор. «Из истории учено-
го монашества». «Русское обозрение». 1896  г. 1—3 кн. // Роза-
нов В. В. Сочинения: В 2 т. М., 1990. Т. 1: Религия и культура / Вступ. 
ст., сост., подгот. текста и примеч. Е. В. Барабанова. С. 311—312.
	 3	Если жизнь многих из указанных выше деятелей Церкви нашла 
свое отражение в исследовательской литературе, то относительно жизни 
В. А. Орлова можно указать только памятную записку архиеп. Никанора 
и статью в словаре С. А. Венгерова: Венгеров С. А. Критико-биографи-
ческий словарь русских писателей и ученых. СПб., 1895. Т. IV. Отд. II: 
Вавилов — Введенский. С. 37—41.



195

Но прежде того архиеп. Никанор пишет об ученом монашестве 
как о носителях «мировой скорби».4 Именно этот момент привле-
кает особое внимание Розанова, который, проясняя место монаше-
ства в  христианстве, неоднократно обращался к  трудам владыки 
Никанора. В  примечаниях к  материалам статьи «Купол храма» 
(1911) Розанов писал: «Да, знаменитый Никанор, архиепископ 
Одесский,  — определяет все монашество как „мировую скорбь 
и мировой пессимизм“. „Мы, ученые монахи, — носители мировой 
скорби“, — сказал он о себе и от лица своих миру».5

Следует уточнить, что, говоря о  «носителях мировой скор-
би», архиеп.  Никанор подразумевал именно ученое монашество, 
а  не  монашество вообще. Причем если Розанов придерживается 
широкой трактовки этой скорби, то владыка Никанор подразу-
мевал в  первую очередь именно скорбность противоречия между 
всеобщим неверием, его распространением в  мире, верой в  науку 
и  верой в Бога. Так, например, рассказывая о богословской гени-
альности архиеп. Афанасия (Дроздова) и сопоставляя его терзания 
со стенаниями пророков Моисея и Илии под бременем своего дол-
га, архиеп. Никанор писал: «Как те великие избранники Божии 
для своего времени были носителями мировой общечеловеческой 
скорби, так и  этот в  наше время величайший искатель мудрости, 
как Прометей, прикованный к  неподвижной скале своего звания, 
совмещая в  своей груди современную общечеловеческую болезнь, 
от бессилия связать в единство антиномические выводы современ-
ного умственного развития, был трагическим носителем мировой 
же, общечеловеческой скорби».6 Эта характеристика была дана ар-
хиеп. Никанором в 1883 г., когда он возглавлял Уфимскую епархию.

	 4	«Мировая скорбь» (нем. Weltschmerz)  — понятие, введенное не-
мецким писателем-сентименталистом Жан Полем (Иоганн Пауль Фрид-
рих Рихтер) в начале XIX в. для характеристики поэзии Байрона. Этим 
понятием характеризуется такое мировоззрение, которое отрицает воз-
можность удовлетворения духовных потребностей в  этом мире, оказы-
вающимся не «лучшим из миров». В философском плане подобное песси-
мистическое мировоззрение характерно для «философии бессознательно-
го» Эд. фон  Гартмана и  для «волюнтаризма» А.  Шопенгауэра. 
С учениями этих двух мыслителей архиеп. Никанор был знаком.
	 5	Розанов В. В. В темных религиозных лучах. М., 1994. С. 247 (Собр. 
соч. / Под общ. ред. А. Н. Николюкина. 〈Т. 3〉).
	 6	Никанор (Бровкович), архиеп. Биографические матерьялы. Одес-
са, 1900. С. 36. 



196

Ранее, в 1880 г., здесь же в Уфе архиеп. Никанор создает «Па-
мятную записку», на которую уже в  1896  году, через шесть лет 
после кончины ее автора, Розанов дал свой прекрасный отзыв. 
В  этой записке раскрывается то, что владыка Никанор понимал 
под мировой скорбью. Тут же приводятся различные формы ее 
проявления в ученом монашестве.

Любая скорбь рассматривается архиеп. Никанором как след-
ствие столкновения жизненных противоречий без возможности 
их разрешения здесь, в  земной жизни. Причем важен и  сам факт 
присутствия этих антиномий в  монашеской жизни, и  особенности 
учено-монашеского переживания этих антиномий. Потому его рас-
сказ  — это рассказ об антиномиях и  условиях их возникновения 
в монашеской жизни. И первый момент формирования противоре-
чия — это мотив принятия монашества.

Основной причиной решения вступить на монашескую стезю 
можно назвать мистически-эстетические чаяния: «Идут оттого, что 
с раннего детства наслушались от дедов и бабушек псальм и поэти-
чески легендарных сказаний о святом граде Иерусалиме или Киеве, 
о  подвижнических пещерах, о  пустынях и  отшельниках, о  святых 
праведных чернецах и черницах; оттого, что с раннего же детства 
по нескольку раз прочитали весь круг Четий-Миней, патериков 
и  других подвижнических сказаний и  прочитали как дети, кото-
рым принадлежит Царствие Небесное, не мудрствуя лукаво, свято 
веруя каждому прочитанному церковному слову 〈…〉. Шли в мона-
шество потому, что с детских лет с умилением сердечным 100 раз 
прочитали Новый Завет, несколько раз всю Библию от доски до 
доски 〈…〉. Шли в  монашество потому, что Апокалипсис прочи-
тали еще в  раннем детстве, прежде прочих книг Нового Завета, 
и Апокалипсис поражающим образом подействовал на детское во-
ображение. 〈…〉 Шли оттого, что все свое эстетическое развитие 
почерпнули из Церкви, из ее песней, молитв, Евангелия».7

Среди причин принятия монашества был мотив и  социальный: 
«Отчего бы эти юноши шли в монашество? От честолюбия? Нет, 
слово чести. Сохрани Бог. 〈…〉 Идут часто от сиротства 〈…〉. Идут 
в монашество от замкнутости в детстве, в школах, вследствие от-
даленности от родства, отчужденности от света, от обыденной се-
мейной жизни».8

	 7	Там же. С. 128—129.
	 8	Там же. С. 127—128.



197

Важнее были причины собственно церковные: «Шли в монаше-
ство потому, что без умственного не то анализа, — анализа было 
много, — а без разрушающей критики верили в подлинный святой 
смысл слов: „миссия“ 〈…〉 „служение Церкви“, „служение Богу“, 
принесение себя в жертву ради Бога, ради Церкви, — потому что 
носились пред очами исчезающие из духа современного человече-
ства возвышеннейшие христианские идеалы. Шли оттого, что со-
блюли от дней детства девственную непорочность, да и полагали, 
что и в жизни соблюсти ее будет разве только немногим тяжелее, 
чем было в детстве и даже юности в закрытом заведении. 〈…〉 Но 
ужели не было честолюбия? Ужели не манила архиерейская шапка? 
Не  манила. Могу смело сказать, что считали грехом и  думать об 
этом. А некоторых — да, честолюбие манило, но честолюбие дру-
гого, совсем уже высшего рода  — быть тружениками, быть без-
раздельными работниками Церкви, не  говорю,  — быть подвиж-
никами…» 9

Это и  есть одна сторона скорбных противоречий-антиномий, 
разрывающих душу монаха  — «возвышеннейшие христианские 
идеалы», «эстетическое развитие». При этом архиеп. Никанор 
знал несколько опытов принятия монашества по отрицательным 
мотивам — из-за несчастной любви, например. Но он же отмечал, 
что подобное принятие монашества «оканчивалось более или менее 
печальным исходом».10 Одновременно с  этим, принятие монаше-
ства овдовевшими священниками и вдовцами рассматривалось арх-
иереем-мыслителем как единственный правильный выбор («перст 
Божий»). Надо отметить, что именно по такому пути пошел ученик 
владыки Никанора по Казанской духовной академии А.  В.  Вад-
ковский (1846—1912), который, будучи профессором той же ака-
демии, после кончины жены принял монашеский постриг с именем 
Антоний и  стал одним из выдающихся архиереев конца XIX  — 
начала XX в.

С  другой стороны, владыка Никанор отмечает весьма разно-
образные жизненные несоответствия тому высшему церковно-слу-
жительному идеалу, который оказывался мотивом принятия мона-
шества. Обобщая эту сторону, он пишет, говоря о  В.  А.  Орлове 
(иеромон. Валериане): «Были ль в  Валериане те добрые мысли, 

	 9	Там же. С. 130—131.
	 10	Там же. С. 137.



198

добрые намерения, добрая подготовленность к монашеству, о кото-
ром мы выше говорили, которые бесспорно были в его сверстниках 
и ближайших предместниках? И это все было, но и другое кое-что 
было. Во всяком человеке наряду с  законом ума живет и  ин за-
кон, закон греховный, противовоюющ закону ума».11 Это «кое-что» 
в священномонахе Валериане было винопитие и склонность к мир-
ским развлечениям, светскости. Всего же, пишет архиеп. Никанор, 
сбивалось с пути ученых монахов от ⅔ до ¾.12

Некоторые монахи не  могли удержаться от крайностей из-за 
особенностей темперамента, некоторые погибали от приобретен-
ной в  учебных заведениях склонности к  пьянству, на некоторых 
свершался некий роковой недуг, когда новопостриженный монах 
начинал высказывать «неуважение именно к  монашеству и  даже 
к религии».13 Сохранить от этих бед, по словам архиеп. Никанора, 
могла, например, близость к духовным и церковно-научным, бого-
словским центрам — к Петербургу, Москве, Киеву, Казани. Более 
того: «…в провинциях есть центры, в которых все монахи до одно-
го кончили не добром…» 14 Что же именно терзает монашество как 
в центрах, так и особенно в провинции?

В первую очередь архиеп. Никанор выделяет собственно одино-
чество и инаковость по отношению к миру, то самое, что выражает-
ся словами «монах» и «инок». Точнее, речь идет о том, что это еди-
ничное предстояние пред Богом, эта инаковость миру не  находит 
сообщения в  ближнем себе подобном. Владыка Никанор пишет: 
«Впрочем, я наблюдал, что и такие, и самые архиереи, люди пожи-
лые и солидные весьма нередко предаются глубокой тоске в своем 
высокопоставленном исключительном одиночестве 〈…〉. Да и уми-
рают как бы в  чувстве отчуждения от всех».15 И  тут же вывод: 
«Блажен тот и из архиереев, кто может уединиться со своим Богом 

	 11	Там же. С. 135. В последнем предложении этого фрагмента приме-
нен часто встречающийся в записках владыки Никанора стилистический 
прием, который заключается в скрытом использовании текстов Священ-
ного Писания для характеристики современных лиц и событий. В данном 
случае очевидно заимствование фразы из послания ап. Павла Римлянам: 
«…вижду же ин закон во удех моих, противу воюющь закону ума моего 
и пленяющь мя законом греховным, сущим во удех моих» (Рим. 7: 21—23).
	 12	Там же. С. 139.
	 13	Там же. С. 141.
	 14	Там же. С. 142.
	 15	Там же. С. 143.



199

и молитвенником, со своим трудом официально-деловым и ученым, 
или проповедническим, кто не  вздыхает по покинутым развле-
чениям света и  благоприятным веяниям из столиц; кто, наконец, 
имеет одного или двух возможно равных себе по положению, по 
летам, по развитию, по взглядам, дружественных собеседников, на 
которых он мог бы положиться, которым более или менее можно 
довериться».16

А  далее возникает вопрос, связанный с  тем, что, с  одной сто-
роны, ученый монах чаще всего оказывается настоятелем, ректо-
ром или архиереем, что не способствует сближению с монахами из 
«неученых», а  с другой стороны — сближение с мирянами (даже 
учеными) оказывается искушающим, непозволительным и  осу-
ждается в  обществе. В  такой ситуации отсутствие поддержки со 
стороны равных может быть губительно. И тут же есть еще слож-
ность: если ученый монах оказывается подчиненным (ректором се-
минарии, например), то он ожидает общения со стороны ученого 
же монаха — архиерея, который, в свою очередь, отказывается от 
общения в силу неравенства статусов. Есть, конечно, вариант отно-
шения ученого монаха и старца — духовного отца. Но тут, отмеча-
ет архиеп. Никанор, возникают отношения «духовного сыновства 
и отечества».17 Никакого равенства и обнаружения себя в ином — 
равном — в этой ситуации быть не может.

А при отсутствии общения душа монаха тянется к любому об-
щению. И  немаловажно здесь общение монаха с  женщинами, от 
которых архиеп. Никанор призывает монахов удаляться, удаляться 
и еще раз удаляться. Он призывает отстраняться от противополож-
ного пола при полном сознании невозможности этого для ученого 
монаха, который либо как архиерей вынужден иногда сотрудничать 
в  духовных делах (благотворительности, например) с  «барыня-
ми» — супругами высших чиновников, меценатов, либо как ректор 
или инспектор семинарии невольно  — с  женами преподавателей.

Но если сам монах никогда не становится инициатором личных 
отношений, то и  женщины тоже побуждаются к  таковому только 
из сочувствия, сострадания, которое в  конечном счете приводит 
к  гибели монаха как монаха: «Бывали случаи, что на сочувствие 
иной инок отвечал оскорблением, даже напускною грубостью, чтоб 
отогнать наваждение. Но не  всякий пойдет на это и  не  всегда 

	 16	Там же. С. 143—144.
	 17	Там же. С. 147.



200

выдержит стойкость против настойчивости. 〈…〉 В  собственном 
сердце его может забиться тревога мучительнейшего, разъедающе-
го, разлагающего свойства; внутри заговорят такие гнетущие анти-
номии, что разорвут душу на части».18

Именно этого искушения интеллектуальным одиночеством 
и заботой с сочувствием не вынес архим. Феодор (Бухарев). О его 
падении владыка Никанор писал так: «Если же монах начинает 
и  колебаться в  своем нравственном чувстве, если уязвится даже 
стрелою любви, не  говоря уже о  дальнейшем ниспадении,  — то 
чуткая напряженная монашеская совесть начинает бить тревогу тя-
желую и  чувство собственного недостоинства, чувство даже вну-
тренней измены обету начинает гнать виновного по дебрям уныния 
〈…〉. В  более же гордых и  крепких натурах это чувство начина-
ет сказываться в роковом: „не могу и не  хочу“; не могу двоиться, 
не  могу быть недостойным слугою Бога и  в  то же время тайным 
слугою велиара 〈…〉 нет душевной силы носить маску, легче и чест-
нее скинуть ее с себя… Думаю, что на этой точке душевного рас-
стройства, выше ли, глубже ли ступенью, остановился именно отец 
Феодор Бухарев. Туманность его миросозерцания, непосильный 
труд решить мировую задачу соглашения всех требований фило-
софствующего разума с  требованиями положительной веры, а бо-
лее авторское самолюбие и  упорство навлекли на него немилость 
начальства. 〈…〉 И душа его почувствовала себя разбитою в самой 
дорогой привязанности к умственному труду, в вере в лучших лю-
дей, в  вере в  правду на земле 〈…〉. В  изгнании 〈…〉 потребность 
умственного занятия повела к  сближению с  сочувственной ему 
юною особой другого пола 〈…〉. Любовь же породила 〈…〉 чувство 
раздвоения, о  котором мы говорили, чувство, что нечестно и  не-
достойно носить имя монаха, когда сердце бьется человеческой 
любовью 〈…〉. Поэтому о. архимандрит Феодор и снял с себя свя-
щенноиноческий сан, не  отказываясь однако же от христианских 
убеждений, то есть остановился на полпути».19

Таким образом, мы видим уже три антитезиса, губительные 
для монаха. Одна сторона антиномий (тезис) единственна и  оче-
видна  — подвижнический церковно-общественный идеал служе-
ния Богу и  людям, тот идеал, который и  есть подлинный мотив 
принятия монашества. Вторая сторона этих антиномий  — иску-

	 18	Там же. С. 154.
	 19	Там же. С. 167—168.



201

шения, которые отводят монаха от идеала в  силу раздвоенности 
человеческой природы, ее надтреснутости и искаженности грехом. 
Эта вторая сторона антиномий пока и представлена нам владыкой 
Никанором в  трех вариантах: увлечение светскостью (общением 
с мирянами), увлечение винопитием (отчего и погиб В. А. Орлов), 
увлечение противоположным полом (от чего пострадал А. М. Бу-
харев).

Следует обратить внимание на то, что губительна не  просто 
сама вторая сторона антиномии. Губителен именно тот контраст, то 
напряжение, которое они создают на фоне монашеского одиноче-
ства пред Богом (а иногда и покинутости). При этом контраст не-
устраним. Можно предположить, что идея этого контраста отчасти 
сформировала главную мысль работы Розанова «О  Сладчайшем 
Иисусе и горьких плодах мира» (1907). Но до полного ощущения 
того, что «во Христе мир прогорк», даже монаху надо дорасти. 
А потому — искушения неизбежны. Без искушения нет искусней-
ших. Но, опять же, важно у архиеп. Никанора то, что антиномия 
в  случае падения рассматривается падшими как односторонняя, 
без возможности возврата, перемены, покаяния. Совесть велит 
падшим снять сан, чтобы остаться честными. Они не  допускают 
себе возврата, причиной чего архиеп. Никанор удивительно точно 
называет гордыню.

При этом эти три антиномии не единственные. Это даже, можно 
сказать, — простейшие для ученого монаха искушения. Они, как 
уже говорилось, возможны как напряжение на фоне одиночества 
и  подлинного иночества, но в  связи с  тем, что не  все еще в  миру 
оставлено. А  ученый монах  — он так и  остается в  миру. Потому 
его задача сложнейшая, по сравнению с  задачами прочих мона-
хов,  — остаться в  миру (архиереем, инспектором, ректором или 
просто преподавателем семинарии или академии) и  избавиться от 
привязанности к миру. И это именно потому, что монах, о котором 
пишет архиеп. Никанор,  — ученый монах, то  есть в  пределе  — 
миссионер. И  главная антиномия его жизни  — это противоречие 
веры и неверия, или если брать собственно философское учение ар-
хиеп. Никанора — антиномия верующего разума и одностороннего 
формально-научного рассудка.

В «Памятной записке» архиеп. Никанор приводит историю бра-
косочетания девушки из благочестивой православной семьи, к ко-
торой посватался завзятый материалист из зажиточных помещи-
ков. Организовав «просвещение» своей невесты в духе нигилизма, 



202

жених перевернул ее мировоззрение. Результатом этого «просве-
щения» стал «нервный удар», а затем, после свадьбы, и сумасше-
ствие юной жены. Владыка Никанор комментирует это следующим 
образом: «Известное миросозерцание цельное, дорогое, заветное, 
всосанное с  молоком матери 〈…〉 накладывает известный отпеча-
ток, точнее известный строй на мозг человека. Вдруг ему вкла-
дывают в сознание миросозерцание совершенно противоположное; 
накладывают новую жесткую форму на мозг; внезапно непривыч-
ным с детства, потому и неестественным да и  вообще противным 
человеческой природе образом напрягают нервы сердца, точнее 
нервы чувствилища, которое также имеет свое седалище в  моз-
гу, — и органическая основа души, ума, сознания, чувства прихо-
дит в глубочайшее расстройство. 〈…〉 Когда в крепком, массивном 
строе умосозерцания развитого мужчины сегодня колеблют одну 
стену, завтра другую, послезавтра взрывают покрышку, далее под-
рывают самое основание,  — то и  падение храмины бывает велие 
и тем больше, тем грознее, чем постройка была грандиознее и мас-
сивнее. 〈…〉 боль души, например, страдание ума есть страдание, 
гнездящееся в самом центре души».20

Именно эту боль души, связанную с  расшатыванием ума, ар-
хиеп.  Никанор связывает с  высшей антиномией  — целостности 
первичного монашеского идеала, которой противостоит разбитый 
на части и  относительный идеал материалистического и  атеисти-
ческого мировоззрения. Архиерей-мыслитель пишет: «А  монах 
верующий, честный ученый монах — существо наиболее цельное, 
потому что душа его всеми своими струнами срослась, более чем 
у  кого-либо из людей, с  цельностью системы в  высшей степени 
связной и живой. Вырвите из этой системы одно звено, и система 
если не  рассыпается, то разрывается. А  цельность этой системы 
есть жизнь вашей души. И вы чувствуете, что душа рвется на ча-
сти. 〈…〉 видеть уносящимся в  туман облаков заветнейший, дра-
гоценнейший, возвышеннейший идеал 〈…〉 терять веру в веру и во 
всех, кому верил, — вот где глубина зла…» 21

Именно после этого раскрытия самой трагической антиномии 
владыка Никанор и  приходит к  выводу о  том, что «ученые мо-
нахи нашего времени под широкими покровами своих клобуков 
и ряс скрывают в себе подчас самых глубоких носителей того, что 

	 20	Там же. С. 171—172. Внутри цитаты — отсылка к Лк. 6: 47—49.
	 21	Там же. С. 172.



203

называется мировою скорбию,  — носителей скорби нашей эпохи 
и  нашего народа среди величайшего кризиса идей, какой теперь 
переживается на Руси».22 Собственно этой скорби от идейной раз-
дробленности и  посвящен главный трехтомный философский труд 
архиеп. Никанора «Позитивная философия и  сверхчувственное 
бытие» (1875, 1876, 1888). Точнее говоря, этот трактат должен 
был, по мысли владыки Никанора, в некоторой мере стать попыт-
кой решения этой скорбной антиномии, разрывающей ум и  душу.

В предисловии к первому тому своего труда архиерей-философ 
писал, что: «Нашею задачею было показать не только точки сопри-
косновения, но и совершенное единство корней, в гносеологических 
основаниях, у естественно-философской науки с богословскою. Нас 
побудило к  этому труду сознание долга пред прошедшим нашего 
поколения, которое выдержало небывалую в нашем отечестве бурю 
идей, враждебных священнейшим заветам наших отцов; сознание 
этого долга побудило нас выступить, с выводами вынесенной нами 
умственной борьбы, пред очи поколения нарождающегося. Мы со-
чтем себя вознагражденными, если хотя самыми недостатками на-
шего труда наметим правый путь духу и гению наших преемников, 
будущих тружеников науки и поборников веры, в  убеждении, что 
и  несовершенное действие может иногда возбуждать плодотвор-
ную реакцию. Мы почувствуем себя вознагражденными в совести, 
глубоко и отрадно, если хоть одной душе, томительно колеблемой 
сомнениями и  заблуждениями, поможем стать твердо на пути ис-
тины…» 23

Апологетика, предпринятая архиеп. Никанором в  его трехтом-
ном трактате, представляла собой попытку преодоления антиномии. 
В  «Отрывке из автобиографии» (1888), уже будучи херсонско-
одесским архиереем, он писал, что: «Еще в  С.-Петербургской се-
минарии и дальше в С.-Петербургской Академии студентом мечтал 
со временем написать Свод религиозно-философских идей, думая 
согласить философию с православной религией».24 Эта научная бо-
гословско-философская деятельность, на фоне одиночества монаха, 
давала выход из антиномий, давала преодоление скорбей.

	 22	Там же. С. 173.
	 23	Никанор (Бровкович), архиеп. Позитивная философия и сверхчув-
ственная философия. СПб, 1875. Т. 1. С. III.
	 24	Никанор (Бровкович), архиеп. Биографические матерьялы. С. 253.



204

Интересно, что такая попытка преодоления противоречий мо-
нашеского подвижнического идеала и  монашеской учености (той 
сферы, где она соприкасалась с  миром) была лучшим решением, 
поскольку здесь воплощалась идея служения ближнему (помощь 
ближнему в его стремлении к Богу). При этом монах мог исполь-
зовать свою ученость, свои таланты на пользу ближнему без не-
посредственного соприкосновения с  мирским греховным началом. 
К этому же типу решения антиномий относится проповедничество, 
чему пример сам же архиеп. Никанор, чье собрание поучений, бе-
сед и речей претерпело два переиздания, последнее из которых вы-
шло в пяти томах (около трех тысяч страниц).

Иные жизненные попытки решения антиномии можно назвать 
трагическими, но одновременно и  смиряющими. Это поиск вне-
шней поддержки, даже — поддержки со стороны мира, светского 
начальства. «Послать ректора семинарии в братство, или хотя бы 
настоятелем какого-либо монастыря куда-либо в пустыннейшее за-
холустье, — это было обычной практиковавшеюся мерой».25 В ито-
ге  — единственный способ не  пасть  — опять же  — смирение: 
«А  пошлют монаха и  в  Соловки, поедет же. 〈…〉 Искать монаху, 
попавшему в  немилость, чего бы то ни  было, кроме неба, не  при-
стало. Не пристало искать даже земного милосердия. А оставалось 
и  остается ждать, что кто-либо из властных вспомнит и  воззрит 
жалостным оком».26 А вот и конкретный пример смирения: «Пре-
старелый архиепископ Иоанн 〈(Доброзраков)〉 Донской на покое 
мыл все свое белье собственноручно…» 27

Об этой жажде поддержки со стороны, о  невозможности опе-
реться на земное, о  невозможности быть нужным для ближних 
и о происходящем от этого малодушия монахов владыка Никанор 
пишет, что «это у монахов происходит от самоболения».28 Он раз-
вивает даже целую «теорию» этого «самоболения», которая исхо-
дит из того предположения, что каждому человеку дана одинаковая 
способность и сила переносить страдание. Поэтому в миру человек 
страдает менее всего — он может поделиться горем с  ближними, 
может просто развлечься и тем утешиться.

	 25	Там же. С. 158.
	 26	Там же. С. 161.
	 27	Там же. С. 159.
	 28	Там же. С. 162.



205

Но это — не для монаха: «Возьмем же теперь монаха. У него 
все исключительно, все доведено до крайности. Кроме Бога уте-
шить его в беде некому. Вблизи его нет ни родителей, ни родных, 
ни, всего чаще — друзей, ни одной истинно близкой души. Даже 
выплакать горе на груди старой матери, если она имеется, неудоб-
но, не пристало; более пристало молча сжать зубы, лежа на дива-
не, пусть лучше горе выльется в этой крови, которая течет горлом 
из здоровой по натуре груди. 〈…〉 Вот ударили монаха по нем са-
мом, — и вся сила страдания, какая только дана ему от природы, 
кидается на этот один его чувствилищный нерв, на него самого 
и  приливом болезни к  одному жизненному пункту поражает его 
жестоко, иногда прямо на смерть. Это и есть монашеское самобо-
ление».29

Что спасает от этого «самоболения», от обманчивых попыток 
найти поддержку в  миру? Владыка Никанор пишет: «И  блажен 
тот из черной братии, кто силен, кто приобрел от юности навык, 
кого Бог не оставил благодатным даром духовного искусства, а ан-
гел-хранитель неотступностью своих внушений опереться в  тяже-
лую минуту, в  годину искушения, на веру и  молитву, опереться 
на Бога и Церковь, опереться даже без веры и надежды на стену 
церковную. Я употребляю слова выболенные, да».30

Во многом, действительно, при описании монашеских скорбей 
и  «самоболений» владыка Никанор опирался на свой опыт. Об-
общая этот опыт, нужно еще раз отметить базовые антиномии 
монашеской жизни, где тезис является общим и единственным — 
подвижнический идеал церковно-общественного служения. Анти-
тезисов же множество — это: 1) увлечение светскостью (общением 
с  мирянами), 2) увлечение винопитием, 3) увлечение противопо-
ложным полом, 4) отчаяние от бессмысленности собственной не-
востребованности, 5) скорбь от всеобщего неверия, пронизываю-
щего в  первую очередь монашескую душу. Думается, что к  этим 
скорбям можно добавить многое другое, относящееся к  причинам 
«самоболения» монаха. Нельзя забывать и о том, что большинство 
этих антитезисов происходит от той расколотости и разорванности, 
к которым мир привык, но болезненность которых чувствует монах 
(особенно ученый).

	 29	Там же. С. 162—163.
	 30	Там же. С. 164.



206

Все это происходит на фоне монашеского одинокого предстоя-
ния пред Богом, что, несомненно, требует поддержки, которой 
именно ученый монах и  не  находит. Или находит, но чаще (⅔ до 
¾ «погибших» ученых монахов 31) — на стороне антитезиса (соб-
ственно первые три антитезиса, рассматриваемые владыкой Ни-
канором, и  представляют такие неверные шаги именно в  сторону 
мирского, не  монашеского решения антиномии). Подлинная же 
опора обнаруживалась в надежде на Бога, на Церковь, на молитву, 
на дарования веры («верую, Господи, помоги моему неверию»), на 
труд преодоления антиномии веры и неверия.

Сама антиномия Церкви и мира, подвижнического труда и об-
мирщения неизбежна в жизни. Мир успокаивается на антитезисе, 
не замечая остроты противоречия закона духовного и закона греха. 
А  владыка Никанор подводит к  мысли о  том, что почти никому 
вообще не удается удержаться на высоте первичного идеала. Воз-
можно, это доступно монахам-«простецам», которые столкнулись 
в  жизни с  антитезисом и  отшатнулись от него обратно  — к  цер-
ковному идеалу. Но ученых монахов по определению выталкивают 
в мир, вынуждают по роду службы погружаться в антитезис. По-
тому для ученых монахов неизбежны два выхода — либо отпаде-
ние в антитезис, либо его преодоление и возврат к тезису, к церков-
но-общественному идеалу, но уже на новом уровне.

Монашество оказывается носителем мировой скорби еще 
и  в  силу своей особой силы совестливости. Ведь те из монахов, 
кто остановился даже на неправедном выборе (на антитезисе, как 
о. Феодор (Бухарев) и о. Валериан (Орлов)), вынуждались посту-
пать честно (то есть расстригаться) именно по совести, то есть бла-
годаря четкому и разумному осознанию несоответствия исходного 
монашеского идеала со своим неправедным выбором. И  именно 
эта совестливость и  вообще чувствительность монашества (опять 
же  — ученого) особо подчеркивается владыкой Никанором в  от-
ношении вопроса о причастности человечества к абсолютной исти-
не, подлинному добру и высшей красоте.

Важно здесь то, что понимание ученых монахов как наиболее 
чувствительных к истине людей выводит на теорию познания архи-
еп. Никанора. В рамках его гносеологии одним из дополнительных 
критериев познания истины является мнение «наиболее развитых 
людей»: «…общеобязательным показанием должно быть признано 

	 31	Там же. С. 139.



207

общепринудительное ощущение лучшей, более нормальной и куль-
тированной части человечества, у  которой известные чувства на-
ходятся на высшей степени нормального развития, что обыкновен-
но, большею частью, и признается за общеобязательное не только 
в  сфере деятельности душевного внутреннего чувства, наприм., 
в признании общеобязательности законов и форм мышления, выс-
ших норм или идей истинного, доброго, прекрасного…» 32

В  «Памятной записке» владыка пишет: «…человек неразви-
той страдает далеко менее человека развитого. 〈…〉 Для развитого 
человека есть такие комбинации мыслей, которые причиняют не-
выразимое томление. 〈…〉 Но развитой монах в  некоторых отно-
шениях развитее всякого светского, по крайней мере развитее тех 
из них, которые не получили широкого богословского образования, 
которые не  могли срастись всеми помыслами души со всеми раз-
ветвлениями христианского вероучения. 〈…〉 Через душу его с лет 
младенчества богооткровенное учение прошло всем своим многове-
ковым раскрытием 〈…〉 и прошло как заветнейшая святыня. А эта 
дорогая для него святыня, которая сплелась со всеми струнами его 
души, которая легла в  основу всего уклада его жизни и  мировоз-
зрения, разрушается, отвергается и попирается на его глазах почти 
всем тем, что самодумно усвояет исключительно только себе имя 
науки. Ему виднее, чем кому-либо другому, в чем состоит сущность 
современного отрицания, на какую часть вековечной системы хри-
стианства ведутся особо упорные нападения, какая сторона нужда-
ется в  особо бдительной и  сильной защите, как эта защита пока 
непосильна для наличных сил и данных способов».33

Теперь, после рассмотрения того опыта «мировой скорби» в рус-
ском православном ученом монашестве XIX века, который раскры-
вает архиеп. Никанор, можно поставить вопрос о связи и сопостав-
лении его философского учения с этим опытом. Это представляется 
возможным в силу того, что проблемы чувствительности к истине, 
совести, антиномичности познания и бытия составляют основу фи-
лософского учения архиеп. Никанора.34 И выше уже было сказано 

	 32	Никанор (Бровкович), архиеп. Позитивная философия и сверхчув-
ственное бытие. Т. I. С. 61—62.
	 33	Там же. С. 173—174.
	 34	Среди современных исследований следует выделить следующие ра-
боты, специально затрагивающие вопросы онтологии и теории познания 
у архиеп. Никанора: Абрамов А. И. Философия в духовных академиях 
(традиции платонизма в  русском духовно-академическом философство-



208

о  том, что одной из важнейших антиномий для него является ан-
тиномия разума и рассудка, связанная с противоположностью идеи 
и понятия.

О  последнем противоречии владыка Никанор писал: «…по-
нятие есть ограничение отражения предмета в  нашем сознании; 
а идея есть безусловная, бесконечная, адекватная бытию предмета 
полнота его представления в нашей душе. Понятие есть ограничи-
тельное совокупление некоторых важнейших признаков предмета; 

вании) // Вопросы философии. 1997. № 9. С. 138—155; Карасева С. Г. 
1) Религиозно-метафизические основания мировоззрения А. И. Бровко-
вича (архиепископа Никанора). Дисс. … канд. филос. наук. Минск, 2000; 
2) Теистическая метафизика архиеп. Никанора (А.  И.  Бровковича) // 
VI  Междунар. Кирилло-Мефодиевские чтения (Минск, 25—26 июня 
2000  г.): Материалы чтений. Ч. 1. Кн.  2. Минск, 2001. С.  102—106; 
3) Религиозная метафизика архиеп. Никанора (Бровковича): историко-
культурные предпосылки и  основное содержание // Вопросы религии 
и религиоведения. Вып. VII: Религиоведение Беларуси: сб. Ч. 2: Очерки 
истории религиозно-философской мысли Беларуси (актуальные пробле-
мы кон.  ХIХ  — нач.  XX  вв.)  /  Сост. и  общ. ред. Н.  А.  Кутузовой, 
А. А. Лазаревича, В. В. Шмидта. М., 2011. С. 476—485; Пишун С. В. 
Эйдосная типологизация бытия арх. Никанором (опыт реконструкции) // 
Христианство на Дальнем Востоке. Ч. 2. Владивосток, 2000; Степано-
ва 〈Борисова〉 С. Г. 1) Категории «понятие» и «идея» в гносеологической 
концепции арх. Никанора (А. И. Бровковича) // Философское образова-
ние на Дальнем Востоке: история, теория, практика. Владивосток, 2000; 
2) Чувства в гносеологической концепции арх. Никанора (Бровковича) // 
Проблемы славянской культуры и  цивилизации. Вып. 2. Уссурийск, 
2000; Борисова  С.  Г. Философско-религиозное учение арх. Никанора 
(А. И. Бровковича) (опыт системной реконструкции и интерпретации). 
Дисс. … канд. филос. наук. М., 2002; Гунькин И. В. Онтология в рус-
ском духовно-академическом теизме XIX  века. Дисс. … канд. филос. 
наук. Уссурийск, 2006; Поль В. А. Философский теизм в Казанской Ду-
ховной Академии (опыт системной реконструкции и  интерпретации). 
Дисс. … канд. филос. наук. Уссурийск, 2007. Некоторые аспекты онтоло-
гии и теории познания архиеп. Никанора затрагиваются в обзорной ста-
тье: Гаврюшин  Н.  К. «Меня официально провозгласили неправослав-
ным»: архиепископ Никанор (Бровкович) // Русское богословие: Очерки 
и портреты. Н. Новгород, 2011. С. 251—283. См. также наше исследова-
ние, посвященное возможности интерпретации философии архиеп. Ника-
нора как онтологической гносеологии: Соловьев  А.  П. «Синтетическая 
философия» архиепископа Никанора (Бровковича)  — опыт онтоло
гической гносеологии XIX  в. // Вопросы философии. 2012. №  10. 
С. 129—139.



209

а идея есть беспредельная концепция всего беспредельного множе-
ства всех свойств каждого предмета».35

Уточняя отличие идеи, доступной разуму, от понятия, которое 
является порождением рассудка, архиерей-философ отмечал, что: 
«…в факте мышления о том же предмете… мы, кроме рассудочно-
го понятия, имеем другое представление, которое отлично от поня-
тия и всегда впереди его, — представление, с которым мы сравни-
ваем наше понятие и находим, что понятие не достигло до цельной 
полноты этого предшествующего представления 〈…〉. Это-то пред-
ставление и  есть идея, сущность абсолютно адекватная объекту, 
абсолютно объективная».36

Разум (как и совесть) в философии архиеп. Никанора относят-
ся к  «внутренним душевным чувствам», которые он отличает от 
«внешнего чувства» (зрения, слуха, обоняния, осязания и  вкуса) 
и от «внутреннего физического чувства» (самочувствия). Как вну-
треннее чувство разум представляет собой целостную способность 
души к  самоощущению идеи. При этом идеи прирожденны чело-
веческой душе. Следовательно, «внутреннее душевное чувство» — 
это своего рода «самочувствие» идейного богатства души.

Архиеп. Никанор отмечал: «Для антиципации идеи необходим 
внешний стимул; он, однако же, только возбуждает, стимулирует 
идею, а не создает ее. Есть нечто предшествующее этой стимуля-
ции и  антиципации; есть, в  таинственной глубине духа, предше-
ствующая антиципации, какая-то способность, энергия, мгновенно 
приходящая в  действие и  осуществляющаяся в  идее; есть фило-
софское чувство, пробуждающееся при соприкосновении с фактом, 
предчувствие, угадыванье тайн природы, которое дух наш носит 
внутри себя, в скрытом состоянии».37

П.  А.  Милославский, ученик архиеп. Никанора по Казанской 
духовной академии, в  своей работе «Основания философии как 
специальной науки» (1883), разрабатывая понятие «концептивных 
ощущений» (своего рода «интуиции») и  имея в  виду гносеологию 
архиеп. Никанора, пояснял это понятие «антиципации идеи» в фи-
лософии своего учителя: «Философы давно настаивают на суще-

	 35	Никанор (Бровкович), архиеп. Позитивная философия и сверхчув-
ственное бытие. СПб., 1888. Т. III. С. 296—297.
	 36	Там же. С. 265.
	 37	Никанор (Бровкович), архиеп. Позитивная философия и сверхчув-
ственное бытие. СПб., 1876. Т. II. C. 216.



210

ствовании какого-то особого способа знания, кроме общеизвестных 
видов ощущений, и прямо приравнивают этот способ к опыту. Он 
описывается под различными именами: ἀνάμνησις Платона, может 
быть и  τὀ δαιμόνιον Сократа, интуиция и  врожденность в  новой 
философии, intellektuelle Anschauung Шеллинга и пр. Этот же спо-
соб, под именем внутреннего или душевного чувства, не  только 
указан у одного из русских мыслителей, но с глубоким научно-фи-
лософским смыслом поставлен принципом философии, отрицаю-
щим господство в философии логических категорий и систематики, 
в пользу живых, реальных представлений».38

Относительно же рассудка архиеп. Никанор отмечает его огра-
ниченность и  направленность не  на внутреннее, а  на внешнее. То 
есть рассудок, это как бы тот же разум, но стремящийся не к вну-
тренней полноте характеристик вещи (данной как идея), а  к  ее 
овнешнению, определению через указание ее границ, ее ограни-
ченности. Разум стремится к  полноте бытия, рассудок стремится 
к абстрагированию от этой полноты, к тому, что в вещи отвлечено 
от этой полноты.

В целом процесс познания, согласно воззрениям архиеп. Ника-
нора, может быть представлен в  виде двух последовательностей. 
Процесс научного познания всегда включает следующие моменты: 
«1) усмотрение явления,  — 2) предвзятая идея, которая возбу-
ждается и  проясняется мгновенно,  — 3) действие рассудка, сти-
мулируемого идеею разума, создающего часто, если не  постоян-
но научную гипотезу, объясняющую данное явление, и  4) затем 
опытная поверка составленного о предмете понятия, на основании 
повторных чувственных восприятий…» 39 Этот порядок относится 
к  практике высшего  — теоретического познавательного процесса 
с последующей его проверкой.

Порядок же моментов «каждого частного акта человеческого 
познания» выглядит так: «1) восприятие внешним или внутренним 
чувством данного явления; 2) моментальное наиконкретнейшее 
воспроизведение его в представлении, соединенным действием чув-
ственного восприятия, воображения и  памяти; 3) мгновенное же 
приложение к нему готовой, только в этот раз проясняющейся, про-

	 38	Милославский  П.  А.  Основания философии как специальной на-
уки. Казань, 1883. Т. 1. С. 288.
	 39	Никанор (Бровкович), архиеп. Позитивная философия и сверхчув-
ственное бытие. Т. III. С. 312.



211

ясняющейся больше в частностях, чем в общем, идеи разума, которая 
мгновенно обнимает данное конкретное явление во всей адекватной 
его бытию, бесконечности его признаков, и  связывает его с  уни-
версумом, с бесконечно-абсолютным; и 4) более или менее быстрое 
превращение рассудком наглядного представления в понятие…» 40

Таким образом, можно видеть, что противоречие идеального 
(разумного) познания и  познания рассудочно-понятийного неиз-
бежно (как неизбежны и те антиномии монашеской жизни, о кото-
рых говорилось выше). В определенной степени можно совместить 
эти две антиномии: тезис — подвижнический идеал, укорененный 
в  душе как разумная идея; антитезис  — «овнешнение» жизни 
монаха, поиск мирской поддержки в  односторонне-рассудочных 
целях, которые формируют отвлеченное понятие и  не  схватывают 
жизни в целом.

Архиеп. Никанор в связи с критикой современной науки в своем 
философском трактате пишет, что человек в своем увлечении «вне-
шним» познанием и научным прогрессом «разрушает весь не толь-
ко умственный, но и нравственный и социальный строй человече-
ства».41 И далее архиерей-философ восклицает: «Много ли пользы 
принесло человечеству открытие, что луна изрыта потухшими вул-
канами, а у полюсов на Марсе громоздятся льды, как и на земле? 
Или что масса солнца весит столько-то пудов, а  плотность земли 
у  центра земного шара достигает такой-то величины? Но усилие, 
хотя и  бесплодное, современной философской ученой и  дилетант-
ской интеллигенции отрешить умы всего человечества от внуше-
ний внутреннего чувства и  идеального разума,  — оно не  только 
превратно, но и  гибельно… Оно изгонит, как и изгоняет из мира 
всякую возвышенную любовь и самоотвержение, всякую надежду, 
всякую поэзию, всякие идеалы жизни. Оно понизит не только об-
щий душевный, но и умственный уровень. Оно принизит род люд-
ской до одичания, до сознательного оскотинения».42

Интересно то, что именно в связи с оценкой научно-техническо-
го прогресса как являющегося проявлением требований рассудоч-
ной, «внешней», отвлеченной от подлинной («идеально-разумной») 
жизни, владыка Никанор критиковал бурное железнодорожное 
строительство, вообще все слишком быстрые способы перемещения, 

	 40	Там же. С. 311—312.
	 41	Там же. С. 340.
	 42	Там же. С. 340.



212

саму гонку за скоростями.43 Но, что более важно, архиерей-фило-
соф подводил под эту гносеологическую антиномию рассудка и ра-
зума онтологическую базу, что и  позволяет говорить о  наличии 
у архиеп. Никанора метафизического обоснования понимания уче-
ного монашества как носителей мировой скорби.

Антиномия разума и  рассудка опирается на структуру ограни-
ченного бытия, как его предлагает понимать архиеп. Никанор. Он 
выделяет два вида бытия  — абсолютное и  ограниченное. Абсо-
лютному бытию противоположно абсолютное небытие. Абсолют-
ное небытие есть принцип предела, ограниченности вообще, тогда 
как абсолютное бытие  — это принцип полноты силы. Во втором 
томе «Позитивной философии и  сверхчувственного бытия» архи-
еп. Никанор пишет: «…абсолютное бытие и  абсолютное небытие 
суть понятия, противоположные друг другу абсолютно, радикаль-
но, так как первое есть бесконечная цельная сумма всевозможного 
бытия, а последнее есть отрицание всевозможного, самомалейшего 
бытия».44

Абсолютное бытие определяется архиеп. Никанором и  как 
полнота мировых сил, и как творческая, зиждительная сила Бога. 
Архиерей-философ пишет: «…Бог присутствует везде и  нигде, 
весь во всем, весь и  в  каждом пункте бытия, но нигде своим су-
ществом; нигде своим существом, но везде своим творческим ра-
зумом, своею зиждительною идеей, силой и  благодатью, которые 
в  идее абсолютного бытия неотделимы от его существа, так как 
абсолютное в идее неотделимо от своих идей и деятельностей…» 45 
Эта высшая сила, через самоограничение абсолютным небытием, 
создает ограниченное бытие: «Во всяком случае, несомненно то, 
что, для нашего сознания, в  бытии существует только εἶδος, 
известная, цельная, живая форма самоограничения абсолют-

	 43	Вопрос оценки прогресса в  трудах архиеп. Никанора малоизучен. 
Можно назвать только две наши статьи, где он рассматривается в различ-
ных аспектах: Соловьев  А.  П. 1) Архиепископ Никанор (Бровкович) 
и К. Н. Леонтьев: конгениальность мысли и духа // Христианство и рус-
ская литература. СПб., 2012. Сб. 7. С. 185—224; 2) Архиепископ Ника-
нор (Бровкович) о  вреде идеи прогресса и  вероятной пользе железных 
дорог (предисловие к двум поучениям архиепископа Никанора) // Вест-
ник Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета. 
I: Богословие. Философия. 2014. Вып. 4 (54). С. 29—45.
	 44	Никанор (Бровкович), архиеп. Позитивная философия и сверхчув-
ственное бытие. Т. II. С. 39.
	 45	Там же. С. 398.



213

ным небытием. Это не та, однако же, форма, которую можно ви-
деть глазом, или ощупать рукою, но цельность всяких проявлений 
той или другой силы,  — проявлений, низшим внешним чувствам 
столько же, сколько самым глубоким движениям чувства внутрен-
него 〈…〉 — это, известным, определенным образом действующая 
сила, — определяющий известные черты явлений закон».46

Это ограниченное бытие  — эйдосы-идеи, эйдосы-души, эйдо-
сы-атомы, умозрительные сущности вещей, духовные субстанции. 
Эйдосы-идеи, о которых владыка Никанор пишет в онтологическом 
аспекте, — суть те же идеи разума, но понятые как формы бытия. 
Говоря об эйдосах, он имеет в виду «определенную форму проявле-
ния, известным образом действующую силу, особое единство неис-
числимого множества, своеобразное единое, цельное ограничение 
беспредельности».47 Их происхождение описывается в  трактате 
через математическую формулу (1 = 0 × ∞).48 Бесконечная, абсо-
лютная сила ограничивает себя абсолютным небытием и тем самым 
создает ограниченное бытие (эйдос), которое в  результате имеет 
в  своем «составе» и  всеобщее абсолютное бытие (силу благодати 
Божией), и небытие (0), как принцип ограниченности, предельно-
сти. То есть эйдосы различаются по степени присутствия (и/или 
отсутствия) абсолютного небытия в них, отличаются по границам 
их форм.

Это означает, что все в мире антиномично, всюду присутствует 
эта базовая противоположность, которая не снимется в синтезе, но 
именно ее существование и  является условием синтеза. Неудиви-
тельно в  этом смысле то пристальное внимание, которое архиеп. 
Никанор уделял антиномичности монашеской жизни. Ведь если 
ученые монахи  — это одни из тех, кто наиболее чувствительны 
к истине, добру и красоте, те, чей опыт должен быть критерием для 
многих других, то они должны быть воплощением этой антиномич-
ности, поскольку сама суть ограниченного бытия противоречива.

Ведь, как мы видим, эйдосы не являются простыми сущностя-
ми. Они включают в  качестве своей «универсальной сущности» 
абсолютное бытие, которое оказывается внутренней силой всего 
бытия. В  этом смысле эйдосы единосущны в  своем отношении 
к абсолютному бытию. Но эйдосы как ограниченное бытие содер-

	 46	Там же. С. 121.
	 47	Там же. С. 118.
	 48	Там же. С. 81.



214

жат и  «индивидуальную сущность», которая соотносится с  опре-
деленной степенью причастности эйдоса к  абсолютному небытию. 
В связи с этим архиеп. Никанор писал: «…метафизические вели-
чины, сходные между собою в  сущности элементарной, как про-
дукт самоограничения единого абсолютного бытия абсолютным 
небытием 〈…〉 по индивидуальной сущности могут распадаться на 
роды, виды, классы, способы существования и  на всякие другие 
формы различия, от чего могут разниться между собою не только 
количеством, но и  качеством, до различия так называемого суб-
станциального…» 49

То, чем отличаются эйдосы друг от друга, архиеп. Никанор 
определяет как сущность «индивидуальную». Данный аспект су-
ществования эйдоса предполагает соотнесенность его целостности 
с абсолютным небытием, с принципом ограничения, инаковости. Без 
самого этого принципа невозможно и само ограниченное бытие, ко-
торое есть иное, инаковое по отношению к бытию неограниченному, 
абсолютному. Но само существование этого ограниченного бытия 
чревато тем, что оно может быть устремлено в своем существова-
нии к этой границе, то есть как бы «вовне». Такое стремление, по 
сути, равнозначно стремлению к абсолютному небытию, к нулю. То 
есть можно было бы сказать, что такое стремление ведет к гибели 
эйдоса. Но архиеп. Никанор говорит о неуничтожимости эйдосов. 
Следовательно, было бы вернее сказать, что развитие эйдоса в на-
правлении нарастания его индивидуальности приводит к  разрыву 
связей с другими эйдосами, к нарушению иерархии эйдосов.

Этот процесс роста индивидуальности эйдоса, а следовательно, 
его удаления от абсолютного бытия и  все большего приближения 
к  абсолютному ничто, вполне соответствует характеристикам тех 
отпадений монашествующих от первичного идеала, которые дает 
архиеп. Никанор в  своих записках. Кажется возможным соотно-
сить «гибель» монаха как монаха с  этим «овнешнением» эйдоса, 
с  его все большим и большим приближением к небытию. Именно 
в связи с этим оказывается важно, что рассудочность связана с «ин-
дивидуальной сущностью», а разум — с «универсальной». Поня-
тийное познание устремлено к  внешней стороне бытия, к  пределу 
и границе бытия, то есть — к максимальной абстракции, которая 
в пределе есть абсолютное небытие. А эйдосное познание, позна-
ние прирожденных идей (которые прирожденны «универсальной 

	 49	Там же. С. 42.



215

сущности») стремится к глубинным силам бытия, внутрь — к аб-
солютному бытию.

К  данным свойствам эйдоса следует добавить и  довольно из-
вестные характеристики того факта, что само слово «монах» про-
исходит от греческого «μοναχός» (одиночный, единичный), и слово 
«инок»  — от русского  — «иной». Особое внимание следует об-
ратить на то, что в  некоторой степени эйдосы архиеп. Никанора 
схожи с  монадами Лейбница, о  чем говорит и  сам архиерей-мыс-
литель. Как монада, так и  эйдос представляют собой индивиду-
альные духовные субстанции. Несомненно, есть и  отличие между 
монадой Лейбница и эйдосом архиеп. Никанора. Эйдосы взаимо-
проникают друг в друга, а монады, по Лейбницу, не имеют «окон 
и  дверей», не  сообщаются непосредственно друг с  другом. Но 
важно то, что понятие «монады» близко по своему происхожде-
нию со словом «монах». И  то и  другое можно перевести словами 
«единственное», «единица». В определенной мере можно допустить 
то, что при описании «эйдоса» в теоретической философии архиеп. 
Никанор подразумевал взаимосвязь этого базового для него тер-
мина со своим саном.

Возвращаясь же к тем антиномиям, которые «разрывают» душу 
монаха («эйдоса»), следует отметить, что две противоположные 
«сущности» эйдоса — универсальная (элементарная) и индивиду-
альная — взаимозависимы и неразделимы, как и рассудок неотде-
лим от разума. Ведь и  рассудок, и  разум являются разнонаправ-
ленными способами проявления единой «внутренней душевной» 
познавательной способности эйдоса-души. Разум не может в пол-
ной мере познать самого себя без рассудочной объективации, а рас-
судок не может существовать без разума, так как он есть отвлечен-
ная от разума способность, которая берет силы именно от разума.

То есть сами антиномии являются источником идейно-нрав-
ственного движения. Но эти же антиномии (разума и  рассудка, 
веры и неверия, бытия и небытия, универсального и индивидуаль-
ного) содержат в  себе и  опасность падения. Антиномии требуют 
своего разрешения, однако это разрешение мыслится архиеп. Ни-
канором никак не  на путях синтеза тезиса и  антитезиса. В  этих 
противоположностях должно осуществляться осознание отпадения 
(антитезиса) от первичного идеального неосознанного состояния 
(тезиса). Должно происходить волевое преодоление этого отпаде-
ния через преображение антитезиса в духе первичного идеала. То 
есть должно происходить покаяние, «перемена ума».



216

Должно появляться понимание неизбежности рассудка и инди-
видуального начала, необходимости взаимодействия с  миром (ко-
торый «во грехе лежит»), но при правильной волевой расстановке 
ценностных приоритетов. Должно быть постоянное осознание соб-
ственной греховности и волевая решимость борьбы с ней. Должно 
быть при этом и  осознание невозможности избавления от закона 
греха без благодати Божией (которая философским языком и опре-
деляется архиеп. Никанором как «абсолютное бытие»).

Отсюда проистекает, например, возможность поставить рассу-
дочное познание на службу разумному познанию, которое ведет от 
ограниченного бытия к бытию абсолютному. Пример тому — сама 
философия архиеп. Никанора, которая рассудочно-понятийно по-
казывает относительность рассудочных же (но еще более отвлечен-
ных) теорий. То есть антитезис антиномии сам по себе не порочен, 
порок возникает тогда, когда его ставят выше тезиса, выше идеала. 
Рассудок, индивидуальность, мир, внешнее вообще — неизбежны, 
но они не  должны пониматься как нечто исключительное, един-
ственное и высшее. И это состояние сознания и воли, а точнее — 
волевое свойство ума, в  котором присутствуют и  сознание нрав-
ственного идеала, и решимость в борьбе с тем, что противно этому 
идеалу,  — есть совесть. Это то свойство души, которую архиеп. 
Никанор понимает как одно из «внутренних душевных чувств» на-
ряду с разумом: «Чувство сердца есть, как принято называть, вкус, 
чувство воли — совестью, чувство ума — сознание. Эстетический 
вкус, совесть и сознание суть разные проявления единого душевно-
го коренного чувства, суть чувства, точно так же как физиологиче-
ская внутренняя и как внешняя чувства единой целостной души».50

Как видно, в своей философии архиеп. Никанор намечает пре-
одоление отвлеченной рассудочности при осознании ее неизбежно-
сти. Именно эта антиномия рассудка и  разума, как и  антиномия 
абсолютного бытия и  небытия, как антиномия «универсальной» 
и  «индивидуальной» сущности, порождают феномен совести  — 
«сердечное чувство», которое как «чувство воли, совесть, ищет 
и указывает нравственно-доброе».51 Совесть как способность ощу-
щать разорванность бытия, жизни, поступков есть способность 
ощущать напряжение, данное в антиномии. И именно совесть дает 

	 50	Никанор (Бровкович), архиеп. Позитивная философия и сверхчув-
ственное бытие. Т. I. С. 19—20.
	 51	Там же. С. 20.



217

возможность монаху чувствовать «мировую скорбь» (от неверия 
мира, от его отвлеченной относительности, переживаемых как свое 
собственное неверие и немощь).

В  теоретическом плане архиеп. Никанор, рассматривая вопрос 
об «общепризнанном» в сфере ощущений, испытываемых совестью, 
пишет, что: «Есть больше, чем в какой-либо другой сфере, или, по 
крайней мере, столько же, что доказывается основным единством 
общечеловеческой морали, поразительным сходством основ нраво-
учения и  законодательства во все века и  у  всех цивилизованных 
народов, общим непререкаемым признанием высоконравственных 
идеалов, какова, напр〈имер〉, истинно Богочеловеческая жизнь Ис-
купителя человеческого рода и  других менее совершенных идеа-
лов праведника, подвижника, бесстрастного, нестяжательного, 
милосердого, самоотверженного, любвеобильного, героя, патриота, 
гуманного, честного, рыцаря без страха и упрека, истинного фило-
софа-мудреца, несмотря на различие в этих идеалах национальных 
и вероисповедных оттенков, будь это Сократ, или Нафан мудрец, 
Саладин, или Баярд, Конфуций, или Вашингтон, Галилей, или 
Ньютон, Сперанский или Филарет, — наконец, всеобщим возно-
шением общечеловеческого духа к  премирному небесному идеалу 
всесовершенного, всесправедливого, всеблагого, бесконечного ми-
лосердия, беспредельной любви».52

В  плане же практическом именно монах как носитель созна-
ния этого идеала «всесовершенного, всесправедливого, всеблагого, 
бесконечного милосердия, беспредельной любви», согласно вла-
дыке Никанору, должен быть образцом совестливости для мира. 
И  в  этом смысле стоит вспомнить слова Розанова о  том, что за-
писки архиеп. Никанора «есть лучший образец этого совестливого 
языка  — необъяснимо почему, но с  первых минут чтения и  как 
первое впечатление от читаемого ложится на душу уверенность, что 
пишущий не  скажет ни  одного слова неправды, не  поставит косо 
ни одного слова».53

Ненависть же к  монашеству, священству как проявление не-
нависти к  Церкви со стороны мира есть, с  точки зрения архиеп. 
Никанора, диагноз миру. Диагноз умирающей совести  — «для 
кривых глаз все криво». Ведь для ненавидящих монашество, для 

	 52	Там же. С. 28.
	 53	Розанов В. В. 〈Рец. на:〉 Архиепископ Никанор. «Из истории учено-
го монашества». С. 311—312.



218

«современных судей монашества» «пострижение в монашество — 
насилие и  низость, лицемерие и  подлость».54 Владыка Никанор 
предваряет это вывод следующим рассуждением: «Ложь ли запи-
сывает за каждым из нас диавол на своей хартии? Нет, он пишет 
истинные факты, но записывает из дел и  чувств человека един-
ственно только худое, скрадывая и скрывая все хорошее. Да и за-
писанное худое он проводит через свое мрачное сознание, освещая 
все своим мрачным диавольским светом. В  натуре человек всегда 
и  во всем человек, не  ангел совершенный, всегда смешение добра 
и  зла, смешение духовных совершенств и  немощей. А  у  диавола 
человек выходит во всем ему подобен, выходит черен, как сам диа-
вол. 〈…〉 Оттого диавол и  называется ложью, как и  есть в  сво-
ей натуре ложь и  лжец, и  в  каждом свидетельстве своем о  делах 
человека клеветник и  человекоубийца. 〈…〉 Есть сознания, через 
которые, как через ангельское сознание, проходит только светлое, 
милостивое и  истинное; есть наоборот  — другие сознания, через 
которые, как через диавольское сознание, проходит только мрачное 
и нечистое, ложное и человекоубийственное».55

Архиеп. Никанор знал и  обличал множество примеров такого 
«дьявольского сознания». И обличал именно в смысле влияния это-
го сознания на падение значения церковного нравственного идеала 
для мира: «Ведь и  Вольтер и  Жан Жак Руссо честили монаше-
ство. Если русское монашество вымирает, то не  глумиться, а пла-
кать нужно. Пред нашими очами умирает великий феномен христи-
анской истории, предвещая роковую судьбу и  многому в  истории. 
Для пигмеев это повод к ляганию изнемогающего льва, а для Шек-
спира это величайшая из трагедий».56 А  вымирание монашества 
и монашеского духа во второй половине XIX века вполне очевидно 
для архиерея-философа: «То обстоятельство, что такие высокораз-
витые личности, как архимандрит Феодор Бухарев, иеромонах 
Валериан и  некоторые другие в  последние годы сняли иноческий 
и  священный сан, чего в  прошлые времена не  было слышно, что 
теперь мы мало видим и слышим о новых поступлениях образован-
ных молодых людей в  чин монашествующих, тогда как в  недавно 
прошедшие годы это было обычным явлением, — этот факт дей-
ствительно имеет общественно-историческое значение. 〈…〉 Препо-

	 54	Никанор (Бровкович), архиеп. Биографические матерьялы. С. 130.
	 55	Там же. С. 10—11.
	 56	Там же. С. 192.



добный Антоний и Феодосий Киево-Печерские были восходящие 
светила на заре зарождающегося утра народной жизни. А Феодор 
и  Валериан  — их как назвать? Разве спадшими с  неба звездами 
в начале надвигающейся ночи?» 57

Но в  некотором роде признаком того, что ночь неверия еще 
не наступила, оказывается для владыки Никанора присутствие чу-
дотворной силы Божией благодати в  среде совестливого русского 
православного духовенства. И в частности, в 1888 году архиеп. Ни-
канор писал: «Поразительнейшее знамение времени  — о.  Иоанн 
Кронштадтский. Ведь его ждут принять везде, от подвалов до 
раззолоченных палат. 〈…〉 Его молитвенной помощи ждут и  про-
сят не  только во всех концах России, но и  заграницею. И молит-
венная помощь его, всегда с  его стороны простая, ничего чудесно 
прямо не обещающая, бывает иногда поразительно чудесною. Ис-
тинно поразительна, даже чудесна сама вера в  о.  Иоанна Крон-
штадтского всех сословий Петербурга, да и  всех концов России. 
А такой простой, безыскусственный человек, но истинно верующий 
в  действительность силы Божией, и  в  наши дни священник. „Чу-
дотворна та икона,  — выразился глубоко-мудрый первосвятитель 
Российской Церкви, 90-летний старец,58  — которая сильна воз-
будить веру в свою чудотворность“. Силу этого глубокомысленно-
го изречения можно применить и  к  о. Иоанну Кронштадтскому. 
Да, чудотворец он уже потому самому, что возбудил крепкую веру 
в чудотворную силу Божию, содеевающуюся в человеческой немо-
щи и в наши неверные дни».59

Вот это антиномическое понимание того, что «наши невер-
ные дни» есть все же неверные, несмотря на присутствие Божи-
ей благодати в  чудесах, явленных о. Иоанном Кронштадтским, 
и оказывается для владыки Никанора еще одним проявлением его 
монашеской мировой скорби. Ведь кому необходимы более всего 
явные, сугубые чудеса? Особое чудо дается для укрепления веры 
маловерных. Так и чудо о. Иоанна — это одновременно и признак 
оскудения духовности в современном ему обществе. Это прекрасно 
сознавал архиеп. Никанор как монах, архиерей и философ.

	 57	Там же. С. 121—122.
	 58	Имеется в  виду Высокопреосвященнейший Исидор (Никольский; 
1799—1892), митрополит Новгородский, Санкт-Петербургский и Фин-
ляндский, первенствующий член Святейшего Синода.
	 59	Никанор (Бровкович), архиеп. Беседа по возвращении к пастве // 
Прибавление к «Церковным ведомостям». 1888. № 27. С. 725—726.


