
379

А .   М .   Л Ю Б О М УД Р О В

ИНОК ГЛАЗАМИ ХУДОЖНИКА
Образ православного монашества в русской классике

Монашество  — самое полное выражение сути православия. 
Именно монастыри воплощали истинную жизнь по евангельским 
заповедям, были источниками святости и благодати, хранителями 
догматов и  канонов православной веры. Как складывались взаи-
моотношения русской литературы и  православного монашества? 
Какой образ монастыря и  инока предложила отечественная сло-
весность Нового времени?

Приступая к  исследованию темы, нужно обозначить один 
существенный момент, имеющий методологическое значение. 
А  именно  — уточнить представление о  монашестве. В  обыден-
ном сознании и  в  секулярной культуре бытует мнение, что между 
миром и  монастырем  — глубокая пропасть. Она поддерживается 
и  словами об отречении от мира. Но в  действительности, в  со-
ответствии с  православным воззрением, между христианином-ми-
рянином и христианином-монахом нет принципиального различия. 
Свят. Иларион (Троицкий) посвятил этой теме специальную рабо-
ту, где показывает, что «Идеал Христов 〈…〉 един для всех. Этот 
идеал — цельность душевная, свобода от страстей».1 Монашеские 
обеты — не какие-то особые, но сознательное повторение данных 
при крещении обетов. Аскетизм, который рассматривается как 
«борьба против наличного состояния природы человеческой», при-
знается необходимым и для мирян. Разница между мирским и мо-
нашеским бытием не  в  сущности, а  в  формах: при пострижении 

	 1	Иларион (Троицкий), архим. Единство идеала Христова // Ила-
рион (Троицкий), архим. Христианства нет без Церкви. М., 1991. С. 117.



380

монах связывает себя особой дисциплиной, принимает устав и пра-
вила иноческой жизни (кстати, весьма различные в каждом мона-
стыре). Монастырь есть лишь особая форма христианской жизни, 
удобная для духовного совершенствования и спасения души.2

Что означает монашеское отречение от мира? Под «мiром» 
святые отцы понимали совокупность страстей, «плотское житие 
и мудрование плоти». Опираясь на Евангелие, Владыка Иларион 
показывает, что «отрекаться от мира должен всякий, кто не хочет 
быть во вражде с  Богом,  — не  одни, следовательно, монахи, но 
все христиане».3

Если филолог разделяет эти постулаты, то в руках у него ока-
зывается ценный инструментарий. Исходя из сказанного, можно 
заключить, что восприятие художником монашества — и есть 
восприятие им собственно Православия, сознает ли он сам это 
или нет. Поэтому анализ характера и  особенностей воплощения 
именно монастырских тем, отражения монастырской культуры яв-
ляется адекватным и  эффективным мерилом в  освещении общей 
темы «Православие и культура».

Изображая мирянина, художник может декларировать его при-
надлежность к тому или иному вероисповеданию, но никак не кос-
нуться ни внутренних, ни внешних проявлений его религиозности. 
Но не  может избежать этого при обращении к  образам монаше-
ствующих, если только специально не  задается целью создать 
пасквиль или карикатуру. Ведь единственное делание монаха  — 
возрастание в аскетическом подвиге. Трактовка писателем монаше-
ства в  соответствии со своим миропониманием  — как раз и  дает 
возможность постичь самую сердцевину творческой индивидуаль-
ности художника, творимого им художественного мира в  аспекте 
онтологическом.

В рамках темы «монашество и литература» можно отметить не-
сколько исследовательских направлений.

1. Общение писателей и монашествующих.
В отношении XIX века эта тема достаточно хорошо проработа-

на, описаны и проанализированы многообразные связи, например, 
оптинского старчества с  художниками слова, публицистами. Цен-
тральные фигуры здесь  — Гоголь, Киреевские, К.  Н.  Леонтьев, 
Вл.  Соловьев, Достоевский, Л.  Толстой. Не  забудем и  встречу 

	 2	Там же. С. 128.
	 3	Там же. С. 113.



381

юного И. С. Шмелева со старцем Варнавой Гефсиманским, кото-
рый благословил его на писательский путь.

2. Путь творческой личности к монашеству.
Известны случаи, когда литераторы, достигшие уже известности 

на литературном поприще, становились монахами. В XIX в., пожа-
луй, самый яркий пример  — Константин Леонтьев (монах Кли-
мент). Среди фигур ХХ в. — поэт Д. А. Шаховской (принявший 
иночество на Афоне, впоследствии епископ Сан-Францисский), 
поэтесса Е.  Ю.  Кузьмина-Караваева (монахиня Мария). Пример 
из недавних лет — поэт, прозаик, литературовед В. В. Афанась-
ев, приняв в  конце 1990-х монашеский постриг с  именем Лазарь, 
успешно продолжает литературное творчество.

Достоин осмысления путь художника в  монастырь, даже если 
он и  не  закончился постригом. Так, Гоголь мечтал поселиться 
в  Оптиной пустыни, задумывался о  принятии иноческого обра-
за, в  последние годы жизни собирался на Афон. Иван Шмелев 
стремился погрузиться в  монастырскую атмосферу, чтобы в  ней 
черпать духовные силы для завершения романа «Пути небесные». 
Оба писателя искали в монастыре не только возможность личного 
спасения, но удобнейшее место для творчества, именно в  обители 
намеревались они завершить свои главные книги, воплотить в ху-
дожественном слове путь духовного воскресения человека.

3. Наряду с  монашеством художников, реальным или потен-
циальным, существует и художество монашествующих. Их свя-
тыми покровителями является, конечно, сонм гимнотворцев, начи-
ная с  Иоанна Дамаскина. Это направление активно исследуется 
в стенах Пушкинского Дома. Ряд статей и монографий посвящены 
личностям игумена Антония (Бочкова)  — замечательного духов-
ного писателя и  подвижника благочестия XIX  века игумена Ан-
тония (Бочкова),4 монахини-поэтессы Марии (в  миру Елизавета 
Шахова),5 преп. Макария (Глухарева), схимонаха Сергия (Весни-
на, 1814—1853), известного под псевдонимом Святогорец и др.

	 4	Дон-Кихот русского монашества: Жизнь и творчество игумена Ан-
тония (Бочкова) (1803—1872): Исслед. и публикации / Сост. Е. М. Ак-
сененко, иеродиак. Антоний (Козин). СПб., 2010.
	 5	Аксененко Е.  М. Духовное водительство святителем Игнатием 
Брянчаниновым монахов-литераторов (на примере творчества монахини 
Марии (Елизаветы Шаховой)) // Духовное наследие святителя Игнатия 
Брянчанинова: Материалы IV Свято-Игнатиевских чтений. Вып. I. Ста-
врополь, 2012. С. 3—23.



382

4. Русская классика в оценках и восприятии монашества.
Известен классический диалог в  стихах митрополита Москов-

ского Филарета и Пушкина — в символическом виде этот разго-
вор даже изображен на одном из клейм житийной иконы святителя 
Филарета.

Оставил свои строгие слова о  творчестве и  святитель Игнатий 
Брянчанинов.6 Сам нечуждый поэзии, автор замечательных эссе, 
он судил литературу в  целом снисходительно, пока речь касалась 
вещей нейтральных  — описаний природы, например. Но когда 
речь заходила о попытках отражения духовной реальности — ста-
новился беспощаден: «Благовестие же Бога да оставят эти мерт-
вецы»! 7 Точные и емкие суждения о предмете святитель изложил 
в  работе «Христианский пастырь и  христианин-художник», где 
Владыка намечает пути, на которых возможно соединение поня-
тий «христианин» и «художник», призывает творческую личность 
к очищению души, к святости — «тогда художник озаряется вдох-
новением свыше, тогда только он может говорить свято, петь свято, 
живописать свято».8 Известен и его глубокий отзыв о «Выбранных 
местах из переписки с друзьями» Гоголя.

До нас дошли краткие, но чрезвычайно важные суждения оп-
тинских старцев. В частности, слова преп. Амвросия о двух столпах 
светской словесности — Достоевском («это кающийся») и Толстом 
(«горд очень»).

Преп. Варсонофий Оптинский живо интересовался литературой 
и не раз рассуждал о ней. Так, замечательный образ он привел в бе-
седе с духовными детьми 30 мая 1910 г.: «Огромное большинство 
наших лучших художников и писателей можно сравнить с людьми, 
пришедшими в  церковь, когда служба уже началась и  храм полон 
народа. Встали такие люди у входа, войти трудно, да они и не упо-
требляют для этого усилий. Кое-что из богослужения доносится 
и сюда: „Херувимская песнь“, „Тебе поем“, „Господи помилуй“; так 
постояли, постояли и ушли, не побывав в самом храме. Так поэты 
и  художники толпились у  врат Царства Небесного, но не  вошли 
в  него. А  между тем, как много было дано им средств для входа 

	 6	Подробнее см.: Любомудров А. М. Святитель Игнатий и проблема 
творчества // Игнатий (Брянчанинов), свт. Полн. собр. творений. М., 
2002. Т. IV. С. 514—523.
	 7	Собрание писем Святителя Игнатия Брянчанинова, епископа Кав-
казского и Черноморского. М.; СПб., 1995. С. 324—325.
	 8	Игнатий (Брянчанинов), свт. Полн. собр. творений. Т. IV. С. 506.



383

туда! Души их, как динамит, вспыхивали от малейшей искры, но, 
к сожалению, они эту искру не раздували, и она погасла».9 Сколь 
точен и выразителен этот анализ взаимоотношений светской секу-
лярной культуры Нового времени и православной церкви.

В  этом контексте уместно вспомнить также проницательные 
очерки и эссе о русской культуре и литературе архиепископа Иоан-
на Сан-Францисского (Шаховского).

5. Монашество глазами писателей.
Может ли писатель-мирянин художественно запечатлеть образ 

иноческий, отобразить суть монашеского делания? Как писатель 
видит инока? Понимает ли он его служение? Его мотивы, привед-
шие к постригу, его мироотношение — здесь это слово очень важ-
но, учитывая обеты отречения от мира. Существуют ли границы 
этого понимания? Выяснение этих вопросов и  является задачей 
настоящей работы. Уточним: нас будет интересовать отражение 
монастырской культуры именно в художественных текстах. Обра-
тимся к  знаковым явлениям русской классики, чтобы проследить 
эволюцию этой темы.

* * *

В  древнерусской литературе, сотериологической в  своих осно-
вах, монашество находилось в центре внимания. В первую очередь 
с ним связаны агиография и гимнография той поры. Большинство 
русских святых средневековья  — преподобные. В  житиях, кано-
нах, позже — акафистах раскрывался смысл их подвигов, запечат-
левались некоторые черты личности, характера, биографии — при 
постоянной соотнесенности с их небесным служением.

Едва зародившись, собственно мирская литература недвусмыс-
ленно обозначила свою позицию по отношению к иночеству. В пе-
реводах западной новеллистики эпохи Возрождения, проникавших 
в Россию в XVII в., в подражаниях им безвестных русских авторов 
общим местом стало мнение о лицах духовного сословия, и прежде 
всего монахах, как развратниках, мздоимцах и  тунеядцах. С  пе-
тровского времени в  церкви все более начинают видеть силу кос-
ную. Так, в  сатирах Кантемира церковники выглядят опасными 
мракобесами, препятствующими развитию науки и прогресса.

	 9	Варсонофий Оптинский, преп. Беседы. Келейные записки. Ду-
ховные стихотворения. Воспоминания. Письма. «Венок на могилу Ба-
тюшки». Оптина Пустынь, 2005. С. 87.



384

Однако литература века XIX демонстрирует попытки преодоле-
ния такого одностороннего отношения. Какой предстает монастыр-
ская жизнь в  творчестве двух крупнейших поэтов первой трети 
XIX в.?

Романтизм по своей сути чужероден аскетике. Образ мона-
стыря присутствует в  двух поэмах Лермонтова. Герой «Испове-
ди» противопоставляет свой «закон» закону монастырскому, хотя 
и  не  отрицает, что тот «рукою неба утвержден». Гордыня роман-
тического героя поэмы «Мцыри» возвышена пафосом поэмы над 
презренным смирением монахов. Ему ненавистен мир «келий душ-
ных и молитв».

В  творчестве Пушкина темы монаха, монастыря претерпели 
знаменательную эволюцию. Как известно, среди «масок» юного 
поэта была и монашеская. В лицейском стихотворении «К сестре» 
монастырь — глухая «темница»:

Все тихо в мрачной келье:
Защелка на дверях,
Молчанье, враг веселий,
И скука на часах!
Мечта лирического героя:
Под стол клобук с веригой —
И прилечу расстригой
В объятия твои.10

Удивительно, что уже здесь, как в  зерне, присутствуют важ-
нейшие составляющие будущей драмы «Борис Годунов», в  кото-
рой возникнет и  тихая келья, и  «расстрига», и  мантия Пимена, 
и  вериги юродивого… Постепенно эти атрибуты перестают быть 
для Пушкина чистой экзотикой, материалом для внешних поэти-
ческих аллегорий. Обитель в  наброске 1823  г. «Вечерня отошла 
давно…»  — место, где осуществляется напряженная внутрен-
няя работа человеческой души. В  1829  г. «Монастырь на Казбе-
ке» представляется поэту уже как «далекий, вожделенный брег», 
и точнее, кажется, не выразить самую суть устремления к монаше-
ству: скрыться в соседство Бога.

Клобук он уже не  мечет «под стол», а  на одном из рисунков 
примеряет на себя. Колокольный перезвон становится для него 
«звуком родным», Святогорская обитель — «милым пределом»…

	 10	Пушкин А. С. Собр. соч.: В 6 т. М., 1936. Т. 1. С. 116, 118.



385

Игривое юношеское признание «Знай, Наталья! — я… монах!» 
в контексте последующего творчества обретает провиденциальный 
смысл. Фигура чернеца оказывается в  чем-то родственной фигу-
ре поэта, стремящегося «совершенно отказаться от своего образа 
мыслей», с тем чтобы, «вполне предавшись независимому вдохно-
вению, уединясь в своем труде»,11 служить высокой цели. Личность 
инока-летописца становится близкой натуре художника, откликаю-
щегося на все явления действительности. В трагедии «Борис Году-
нов» именно Пимен в суете и борении земных страстей прозревает 
надмирную, надличностную правду. Столь духовно совершенный 
образ православного инока, пожалуй, вряд ли можно отыскать во 
всей отечественной словесности. Как и  в других сферах, Пушкин 
опережал свое время в  постижении православной культуры, ис-
тории русского Средневековья, что видно и  в  его публицистике, 
и в критике.

Позже Ф.  М.  Достоевский замечал: «О  типе русского инока-
летописца, например, можно было бы написать целую книгу, что-
бы указать всю важность и  все значение для нас этого велича-
вого русского образа, отысканного Пушкиным в  Русской земле, 
им выведенного, им изваянного и поставленного перед нами теперь 
уже навеки в бесспорной, смиренной и величавой духовной красоте 
своей…» 12

Пушкинский Летописец стал символом православной мона-
стырской культуры, символом эпохи русского Средневековья, во-
бравшим ее сущностные, самые высокие черты:

Не сетуй, брат, что рано грешный свет
Покинул ты, что мало искушений
Послал тебе Всевышний…
…Я долго жил и многим насладился;
Но с той поры лишь ведаю блаженство,
Как в монастырь Господь меня привел.

Однако в  целом на протяжении всего Нового времени в  свет-
ской культуре преобладало восприятие монашеского аскетизма как 
хронического недуга, психопатического явления. В  1872  г. Леон-
тьев цитировал присланное ему письмо типичного представителя 

	 11	Там же. Т. 1. С. 88; Т. 5. С. 50; Т. 6. С. 150.
	 12	Достоевский Ф. М. Полн. собр. соч.: В 30 т. Л., 1984. Т. 26. С. 144.



386

образованного общества «о том, что в наше время монахом может 
стать только идиот или мошенник…» 13

В  русской прозе на протяжении многих десятилетий инок как 
персонаж художественного произведения оставался явлением ис-
ключительным. Показателен пример Гоголя, человека глубоко во-
церковленного, чья духовная судьба оказалась тесно переплетена 
с  центром русского иночества  — Оптиной пустынью, и  который, 
тем не  менее, не  создал в  художественном творчестве образов 
не только иноков, но и воцерковленных мирян. Выяснению причин, 
почему же его «художественный аппарат» оказался неадекватен 
этой задаче, посвящено множество работ.

В романе И. С. Тургенева «Дворянское гнездо» желание Лизы 
посвятить себя Богу, принять постриг вызывает однозначную реак-
цию домашних: «больна, бредит… надо послать за доктором». Со-
кровенная внутренняя ее жизнь героини остается тайной («Что-то 
было в Лизе, куда он проникнуть не мог»).

Правда и цельность характера Лизы — в том, что ей с детства 
был присущ монашеский настрой. Ее кредо: «Все в  Божьей вла-
сти», ее глубокая убежденность: «счастье зависит не  от нас, а  от 
Бога»; «она любила одного Бога восторженно, робко, нежно». Ис-
торию неудавшейся любви к  Лаврецкому она сразу же осознает 
как наказание. Характерно, что Лиза уходит в монастырь не из-за 
банальной «несчастной любви». Главное ее побуждение подлинно 
христианское: «я  молилась, я  просила совета у  Бога… 〈…〉 Я  всё 
знаю, и свои грехи, и чужие, и как папенька богатство наше нажил; 
я знаю всё. Всё это отмолить, отмолить надо».14

Лиза остается неким феноменом, привлекательным, но внутрен-
не неблизким как для действующих лиц, так и для автора, который 
пытался, подчас мучительно, постичь тайну верующей души. По-
зиция Тургенева — недоумение, очевидная грусть при созерцании 
судьбы героини, ушедшей от мира. Осевыми в  философии турге-
невского романа являются категории «счастье / несчастье», внепо-
ложные православному миропониманию. Действие Божественной 

	 13	Леонтьев К. Н. Четыре письма с Афона // Леонтьев К. Н. Полн. 
собр. соч.: В 12 т. СПб., 2005. Т. 7, кн. 1. С. 169. (Автором письма, как 
установлено О. Л. Фетисенко, был один из старших братьев писателя, 
В. Н. Леонтьев.)
	 14	Тургенев И.С. Полн. собр. соч.: в 30 т. М., 1981. Т. 6. С. 100, 113, 
140, 151.



387

воли в мире, присутствие Промысла в судьбах героев не актуали-
зируется и даже не подразумевается.

Характерно стихотворение в прозе «Монах»: Тургенев призна-
ет, что у святого отшельника есть свои радости, что тому удалось 
уничтожить «свое ненавистное я», но сознается, что эти радости 
лично для него, писателя, остаются недоступными.

Показательна эволюция идейно-эстетических ценностей в твор-
честве Н.  С.  Лескова. Лесков создал несколько замечательных 
образов священнослужителей в «Соборянах» (правда, не монаше-
ствующих), но позже все глубже разочаровывался в  церкви и  от-
ходил от нее. Галерею архиереев — лиц, постриженных в монаше-
ство и  посвященных в  сан святительский,  — Лесков воссоздает 
в многочисленных очерках («Мелочи архиерейской жизни», «Епар-
хиальный суд» и др.). В нем выведены быт и  характеры русского 
духовенства, не всегда они написаны одной лишь черной краской, 
но в  целом духовные лица предстают в  непривлекательном обли-
ке. В особой неприязни к монашескому сословию признавался сам 
писатель: «В  доме у  нас не  любили черного духовенства вообще, 
а архиереев в особенности. Я их просто боялся…» 15

Непосредственно нашей темы касается рассказ «Инженеры-
бессребренники», где воссозданы образы будущего епископа Игна-
тия Брянчанинова и монаха Михаила (Чихачева). Кстати сказать, 
святитель Игнатий посвятил несколько томов своих сочинений мо-
нашескому подвигу. Уход этих людей в монастырь Лесков рассма-
тривает лишь как бегство от жизни, что вынуждает исследователей 
говорить даже об «удручающе примитивном» понимании причин 
иноческого отречения от мира.

То же самое можно сказать и по отношению к одному из самых 
известных персонажей Лескова — Ивану Флягину, «очарованно-
му страннику». В обители он оказывается только потому, что ему 
«деться  было некуда». На вопрос, полюбил ли он монастырскую 
жизнь, тот откровенно отвечает: «Очень-с; очень полюбил,  — 
здесь покойно, все равно как в полку, много сходственного, все тебе 
готовое: и  одет, и  обут, и  накормлен, и  начальство смотрит и  по-
виновения спрашивает», это «повиновение» не  распространяется, 
впрочем, на богослужения: «в  церковь не  хожу иначе, как разве 
сам пожелаю».16

	 15	Лесков Н.С. Собр. соч.: В 11 т. М., 1957. Т. 6. С. 399.
	 16	Там же. Т. 4. С. 504.



388

Во второй половине XIX  в. с  углублением секуляризации об-
щественной жизни внимание художников все более обращается на 
проблемы земного устроения человека, а не его спасения в вечности. 
Зримым проявлением гуманизма явился идеал цивилизации, идеал 
«сокровищ на земле» как единственно надежной основы существо-
вания человечества. Мощным противодействием этим тенденциям 
явилось творчество Достоевского. Он впервые широко ввел в  ху-
дожественное произведение целый пласт монастырской культуры. 
Скит в  романе «Братья Карамазовы»  — важнейший сюжетный 
и смысловой узел. Монашество предстало не как исторический ре-
ликт, но как духовный центр мира. И впервые православный монах 
стал полноправным героем произведения. Образ старца Зосимы 
сделался символом русского иночества.

На протяжении десятилетий, вплоть до настоящего времени, 
многие судят о  русском монашестве именно по роману Достоев-
ского. Хотя, конечно, воссоздание духовной стороны иночества 
вызывает ряд вопросов. При всем том, что в «Братьях Карамазо-
вых» много верного сказано о  старчестве теоретически (в  автор-
ских отступлениях), известно и суждение К. Леонтьева: «…мона-
хи говорят не совсем то или, точнее выражаясь, совсем не то, что 
в действительности говорят очень хорошие монахи 〈…〉 тут как-то 
мало говорится о  богослужении, о  монастырских послушаниях; 
ни  одной церковной службы, ни  одного молебна… Отшельник 
и строгий постник, Ферапонт 〈…〉 почему-то изображен небла-
гоприятно и насмешливо».17 Леонтьев полагал, что в романе слабо 
выражены именно мистические чувства героев. Зосима  — умуд-
ренный жизнью человек, тонкий психолог, очень добрый, но весьма 
далекий от известного каждому верующему образа старца. Ведь 
подлинный старец — прежде всего духовный руководитель, живу-
щий в Духе Святом и сам руководимый Им. Нельзя не согласить-
ся с  В.  Ю.  Малягиным, утверждающим, что и  в  «Бесах» (глава 
«У Тихона»), и в «Братьях Карамазовых» «„старец“ Достоевского 
слишком восторжен по любому поводу, слишком занят пониманием 
мира и  людской психологии, он даже как бы несколько душевно 
расслаблен».18

	 17	Леонтьев К. Н. О всемирной любви // Леонтьев К. Н. Полн. собр. 
соч. и писем: В 12 т. СПб., 2014. Т. 9. С. 208.
	 18	Малягин В. Достоевский и Церковь // Ф. М. Достоевский и право-
славие. М., 1997. С. 27—28.



389

Тем не  менее образы монастыря и  монаха, созданные Досто-
евским, оказали мощное влияние на последующую русскую куль-
туру. Художники ощущали ауру, порождаемую этими образами, 
и  неизбежно входили в  соприкосновение с  ней. Но практически 
всегда  — чтобы оспорить, опровергнуть художественными сред-
ствами, снизить неожиданно вознесенный гением Достоевского 
на небывалую высоту образ. Так, в  созданной через 11 лет после 
«Братьев Карамазовых» повести «Отец Сергий» (1891) причину 
«потухания Божеского света истины» Толстой усматривает в  са-
мом монастырском существовании. После своего падения о.  Сер-
гий порывает с  обителью и  возвращается в  мир, где и  обретает 
Бога, которого не  находил в  монастыре. Очевидно, что Толстой 
передал персонажу собственные душевные проблемы. С.  Н.  Бул-
гаков писал: «Совершенно ясно, что в образе о. Сергия нет ничего 
общего с  теми образами старцев, с  которыми сроднилась русская 
народная душа 〈…〉 Здесь не Оптина пустынь, но Ясная Поляна, 
и  через мантию монаха здесь слишком просвечивается известная 
всем блуза 〈…〉 При всей православной внешности о. Сергия из 
него удалены все действительные элементы православного стар-
чества, и  нетрудно понять, как много прямо автобиографического 
вложено в эту повесть».19

В  аспекте нашей темы творчество А.  П.  Чехова существенно 
отличается от традиции, сложившейся в  предшествующее столе-
тие. Это касается прежде всего отношения к  священству. Хотя 
и у Чехова можно найти строки, обличающие нерадивых клириков, 
но в  целом отношение писателя к  духовенству  — сочувственное, 
нередко сострадательное. Благообразны фигуры сельского свя-
щенника о. Якова из рассказа «Кошмар», о. Феодора («Письмо»). 
Отец Христофор из «Степи» и дьякон из «Дуэли» — чистые, доб-
росердечные души, радующиеся мирозданию, красоте творения. 
Образы монашествующих  — смиренного и  радостного послуш-
ника Иеронима, тонко чувствующего поэзию акафистов, а  также 
ласкового и  тихого иеродьякона Николая, «с  мягкими, кроткими 
и  грустными чертами лица»  — воссозданы в  рассказе «Святой 
ночью» (1886). Такие типажи совсем не  характерны для русской 
литературы конца XIX  века. Заметим, однако, что Чехов рисует 
их именно человеческие черты и  душевные дарования. Монаше-
ский подвиг как таковой не  является предметом художественного 

	 19	Булгаков С. Н. Сочинения: В 2 т. М., 1993. Т. 2. С. 488.



390

описания. Это же относится и  к  одному из самых совершенных 
в  художественном отношении произведений Чехова, посвященных 
духовному сословию, — рассказу «Архиерей» (1902).

Свой отзыв об этом рассказе оставил архиепископ Сан-Фран-
цисский Иоанн (Шаховской). Его мнение интересно вдвойне: 
с  одной стороны, он сам был поэтом, критиком, ценителем худо-
жественного творчества, с другой стороны, имел архиерейский сан 
и мог судить о служении архипастыря не понаслышке. Полемизируя 
с Б. Н. Зайцевым, он писал ему: «„Архиерей“ сделан как-то очень 
для меня чуждо. Ни одной черточки нет в нем близкой, в строе его 
переживаний 〈…〉. Это, конечно, не  „старец“ Толстого, не  „Отец 
Сергий“; но в  чем-то подобен ему. Прямого опыта религиозного 
не раскрывается в нем. Он весь в плане „психологическом“, „ду-
шевном“. И  неудача рассказа в  том именно, что хороший человек 
выведен. Будь он не „положителен“, как тип, была бы более оправ-
дана его религиозная бесхребетность духовная, безжизненность».20

Сложна и своеобразна религиозная философия Бунина. По сло-
вам Ивана Ильина, «Когда Бунин или его герои говорят о „боге“, 
то не  следует разуметь христианского Бога или хотя бы благого 
Бога… Обычно этот „бог“ страшный, темный, загадочный, при-
частный началу язычески-инстинктивному».21

В  рассказе Бунина «Аглая» (1916) монахиня, отрекшись от 
любви земной, вверяет себя в полное послушание некоему старцу, 
по повелению которого даже принимает кончину. И  монашество, 
и старчество обретают под пером писателя уродливо-извращенный 
вид. Последние слова псевдо-подвижницы перед смертью  — по-
каяние перед «матерью-землей», перед которой она «согрешила ду-
шой и телом», уйдя в монастырь.

Много лет спустя Бунин вновь живописал историю ухода в мо-
настырь  — имеется в  виду один из шедевров великого мастера 
слова, рассказ «Чистый понедельник». Вновь дадим слово самим 
монашествующим, чтобы понять, как они воспринимают эту ис-
торию: «…красавица восточного типа завораживает кавалера рос-
кошными туалетами и эксцентричными выходками в декадентском 
стиле Серебряного века; задумчиво молчит, изъясняется загадка-
ми; наконец, в  ночь на Чистый понедельник, после изысканного 
обеда в шикарном ресторане, совершает запланированное падение, 

	 20	Цит. по: Зайцев Б. К. Собр. соч.: 〈В 10 т.〉. Т. 7. М., 2000. С. 431.
	 21	Ильин И. А. Собр. соч.: В 10 т. М., 1996. Т. 6, кн. 1. С. 263.



391

а  утром исчезает… оказывается, в  монастырь; в  том вроде и  со-
стояла тайна ее. Для тонкого мастера, каков Бунин, столь пошлый 
по ложности мотивировок вымысел можно объяснить лишь отсут-
ствием всякого понятия о путях и поводах к монашеству».22

«Праведники — ублюдки от соития порока с добродетелью» — 
такова была позиция Горького. Духовно здоровые люди вызывали 
у него неприязнь. Писатель отыскивал «свинцовые мерзости жиз-
ни» даже там, где присутствовала святость и  чистота. В рассказе 
«У схимника» (1896) стружки, приставшие к одежде подвижника, 
видятся писателю «как большие желтые черви на полуистлевшем 
трупе».23

«Исповедь» (1908)  — кульминация так называемого богоис-
кательства Горького. Герой повести в  монастыре встречает злобу, 
зависть, разврат. Схимник, к  которому он обратился за советом, 
оказался трусливым и жадным стариком, монах Антоний — пья-
ницей и развратником. Обитель предстает как место, где торгуют 
«землею и словом Божиим».

Духовные лица появляются и в поздних пьесах Горького, где так 
же неизменно компрометируются. В  пьесе «Егор Булычов и  дру-
гие» (1932) монастырская послушница Таисья желает, чтобы все 
люди «изгрызли, истерзали друг друга»; игумения Мелания  — 
«купчиха, дисконтерша, ростовщица… вообще  — гадина!». Все 
религиозные истины, произносимые служителями Церкви, заранее 
опорочены.

Темы монашеской святости, православных святынь и  обите-
лей, образы подвижников древности и  современности встречают-
ся в  духовной беллетристике XIX  — начала XX  в. Воссозданы 
они с любовью и пониманием предмета. Авторы — А. Муравьев, 
А. Норов, С. Снессорева, Е. Поселянин, С. Нилус и другие — во-
церковленные люди, причастные миру православия, воспринимаю-
щие его не  внешним образом. Эта литература носила преимуще-
ственно очерковый, документальный характер. Но в произведениях 
собственно художественных жанров — романах, повестях, расска-
зах, поэмах воссоздание образов персонажей, имеющих монаше-
ский сан, продолжало оставаться, мягко говоря, неадекватным.

	 22	Феофила (Лепешинская), игум. Плач третьей птицы: Размышле-
ния о современном монашестве. М., 2013. С. 20—21.
	 23	Горький М. Полн. собр. соч.: В 25 т. М., 1969. Т. 2. С. 404. 



392

Творчество писателей Серебряного века отличалось эстети-
ческой утонченностью и  вместе с  тем увлеченностью темными, 
оккультными началами, нецерковной мистикой. Интеллигенция 
искала пути обновления религии и  христианства. Литература Се-
ребряного века, занятая поисками «Третьего завета», впадавшая 
в  религиозный модернизм, прославлявшая добро и  зло, конечно, 
не  могла заинтересоваться красотой монашеского идеала. И  про-
шла мимо него.

Редкое исключение  — стихотворение А.  Блока «Ветер стих, 
и  слава заревая…» (1914). Это проникновенное размышление 
о пути мирском и монашеском. В своем странствии лирический ге-
рой встречает схимника, и в нем рождается мечта:

Славой золотеет заревою
Монастырский крест издалека.
Не свернуть ли к вечному покою?
Да и что за жизнь без клобука?..

Созерцание инока, отрекшегося от жизни земной ради небес-
ной, тоска по Истине — все это оказывается удивительно близким 
и православному сознанию.

Глубинные корни иноческого жития остались неведомыми и для 
художников-реалистов. В  литературе начала ХХ в. преобладало 
отношение к монашеству как мрачному, убивающему живую душу 
институту, а к монахам — как к лицемерным и сластолюбивым ти-
пам. А. Е. Новоселов в повести с характерным названием «Мир-
ская» (1919) рисовал уход героини в  монастырь как поражение 
ее страстной натуры, как бегство вследствие несчастной любви. 
В произведениях И. Ф. Каллиникова (роман «Мощи», «Бобры», 
драма «Монастырские женщины») жизнь монашества рисовалась 
в темных тонах, исполненная страстей, злобы и пороков.

Такое восприятие естественным образом перешло и  в  творче-
ство пореволюционной России. Один из показательных приме-
ров  — роман Л.  Леонова «Соть» (1930), где монашеский скит 
предстает как скопище нравственно и физически ущербных лично-
стей, как гниющая язва на теле России, подлежащая несомненному 
искоренению. Конечно, произведение Леонова не было поверхност-
ным антирелигиозным плакатом, но отражало выношенную идею 
писателя об исторической исчерпанности православия. Леонов, 
испытывавший огромный интерес к  Достоевскому, постоянно вел 



393

с ним полемический диалог, и скит в «Соти» стал антиподом зна-
менитого скита из «Братьев Карамазовых».

Определенный поворот в развитии темы монашества наметился 
лишь в  середине 1960-х гг., когда вместе с  растущим интересом 
к  отечественным культурным и  духовным традициям появилось 
внимание к  элементам церковной культуры. Этому содействовало 
созданное в  те годы Всероссийское общество охраны памятников 
истории и  культуры. Мир Древней Руси открывался, например, 
в  книгах В.  Солоухина («Владимирские проселки», «Черные до-
ски»), в критике и публицистике тех лет. Монастыри и храмы, ле-
тописи и жития святых, иконы и церковное пение обрели в обще-
ственном сознании эстетическую и культурную ценность. Поначалу 
их подлинное духовное значение оставалось постигнутым не  до 
конца. Для некоторых художников их эстетическая сторона так 
и  осталась высшей ценностью. Для других они стали символами 
национального достоинства, неотъемлемыми атрибутами народного 
мировосприятия. Но для некоторых — вехами на пути постижения 
православия, глубокого и  последовательного приобщения к  вере.

Когда в  1990-е гг. был опубликован немалый массив «возвра-
щенной» отечественной литературы, которая, касаясь запретных 
тем, не могла прежде появиться в печати, выяснилось, что темы хри-
стианства и православия, а тем более монашества занимают в ней 
совсем небольшое место. Из общей массы выделяются особенно 
тонким, сердечно-бережным и  в  то же время глубоким постиже-
нием связи земного с небесным дневниковые записи Б. Шергина. 
Из них видно, что каждый день для художника был наполнен та-
инственной связью с церковным кругом богослужений, с памятью 
святых и православными праздниками.

В  эпоху перестройки возникло немало конъюнктурных и  по-
верхностных произведений, в  которых религиозная символика 
и  образность использовалась для решения злободневных полити-
ческих и социальных целей. Та легкость, с которой художники вво-
дили в свои романы и повести образ Спасителя и оперировали Его 
именем, приспосабливая его к  своим собственным рассуждениям, 
претендующим на философскую глубину, говорит об удаленности 
от подлинной христианской проблематики.

Мир средневекового монашества в эти годы оказался достаточно 
широко отражен в цикле романов исторического романиста Д. Ба-
лашова «Государи Московские» (1988—1997). На его страницах 



394

получили воплощение образы многих святых подвижников, иноков 
и митрополитов, многие явления именно духовной жизни Русского 
государства XIV—XV веков — таких как исихастское движение, 
храмоздательство, иконопись. В  то же время само понятие свя-
тости Балашов рассматривал вне православных традиций. Един-
ственным подлинно святым выступает в  его книгах преп. Сергий 
Радонежский, который противопоставлен всей «земле» как некий 
исключительный «спаситель». Его чудотворения описываются как 
проявление сверхчувственных способностей духовно тонкого чело-
века, а не как дар Божественной благодати.

Итак, рассмотрев интересующий нас аспект в  литературе по-
следних трех столетий, можно резюмировать: темы православной, 
и  в  частности монастырской, культуры оставались на периферии 
творческого интереса русской классической литературы Нового 
времени. Они не оказали сколько-нибудь заметного влияния ни на 
сюжеты, ни на проблематику произведений. Возникали лишь эпи-
зодически  — часто как объект сатиры и  обличения и  почти все-
гда — с внутренним неприятием автора. Смысл монашеского дела-
ния, послушания, старчества оставался закрытым для художника. 
За редчайшими исключениями, литература не  явила персонажа, 
побудительной причиной к  уходу в  монастырь у  которого была 
бы любовь к  Богу, ни  одного образа аскета, в  основе подвигов 
которого лежало бы стремление к  смирению, покаянию и  очище-
нию от грехов — а не какая-либо внешняя мирская причина. Как 
ни странно, но даже те писатели, чьи судьбы очень тесно перепле-
лись с духовной жизнью русских обителей (как, например, Гоголь, 
Леонтьев, многие из славянофилов) и в чьих письмах и дневниках 
мы находим глубокое понимание монашества, не  оставили картин 
духовного подвижничества в своих литературных творениях. Впро-
чем, Леонтьев задумывал написать роман «Святогорские отшель-
ники» (продолжение романа «Две избранницы»). Главный герой, 
офицер, должен был в  результате духовных поисков прийти на 
Афон и, возможно, принять монашеский постриг. Замысел остался 
нереализованным.24

От литературы метрополии обратимся к  русскому зарубежью. 
Именно в России зарубежной совершилось событие, значение ко-
торого трудно переоценить: русская художественная литература, 

	 24	Благодарю О. Л. Фетисенко, сообщившую эти сведения.



395

светская по духу, открыла мир русского православия. Нужны были 
потрясения революционных лет, тяготы изгнанничества, чтобы ху-
дожники, навсегда разлученные с родиной земной, обрели родину 
духовную — Святую Русь. Их было немного. Среди классиков — 
Борис Зайцев и Иван Шмелев. Только их без оговорок можно на-
звать православными писателями  — и  по личному мировоззре-
нию, и по содержанию художественного предмета.

Их творчество оказалось пропитано атмосферой монашества, 
погружено в  нее. Практически все главные произведения худож-
ников зрелого периода отражают те или иные стороны монастыр-
ской жизни. Впервые монашество предстало в светской литературе 
не  как экзотический материал, не  как маргинальное явление, но 
как духовная ось мира. Они развеяли мифы о монашестве, выяви-
ли истинное лицо православной духовности и  показали, что ино-
чество  — путь преображения человеческой природы, обретения 
подлинной цельности, раскрытия всех духовных сил человека.

В  личности Зайцева изначально присутствовали черты право-
славного аскета-подвижника, современники определяли его как 
«блаженный», «тишайший», «писатель-праведник»… Зайцева 
действительно можно назвать писателем-«иноком», который по 
мере сил стремился воплотить красоту мира горнего. Стиль зай-
цевской прозы, исполненной умиротворенных интонаций, певуче-
музыкальной и  ритмизованной, оказался адекватен отражению 
православного монашеского мировоззрения.

Зайцев проявляет интерес к личностям великих русских подвиж-
ников-иноков, к  святыням русского православия, главнейшими из 
которых всегда были монастыри. В эмиграции писатель открывает 
«Россию Святой Руси, которую без страданий революции, может 
быть, не увидел бы и никогда».25 Это — жизнеописание преподоб-
ного Сергия Радонежского, очерки о  преподобных Серафиме Са-
ровском, Святейшем Патриархе Тихоне, заметки о монастырях — 
Оптиной Пустыни, обители «Нечаянная Радость» и  Сергиевом 
подворье во Франции.

Зайцев совершил паломничества на Афон и Валаам, о которых 
написал замечательные книги. В романе «Дом в Пасси» централь-
ной фигурой, несущей основную смысловую и сюжетную нагрузку, 
является монах Мелхиседек.

	 25	Зайцев Б. К. Собр. соч. М., 2000. Т. 9. С. 17.



396

Один из лучших рассказов ХХ в., «Река времен» (1964), непо-
средственно посвящен инокам. Он отмечен художественным совер-
шенством, отточенностью стиля. Зайцев рисует два монашеских 
типа, у  каждого из которых  — свои достоинства и  свои немощи. 
Архимандрит Савватий  — человек неколебимой и  простой веры. 
Он монах «кондовый, коренной», из народа, всегда бодр и  весел, 
бесхитростно мечтает о  епископской митре. Архимандрит Андро-
ник интеллигентен, у него душа ученого и  художника, тонко чув-
ствующего поэзию мира (прототипом для образа послужил архи-
мандрит Киприан Керн).

Если повествование о  монахах стало последним художествен-
ным произведением Зайцева, то Иван Шмелев начал свой твор-
ческий путь книгой о монастыре — «На скалах Валаама» (1897). 
Впоследствии он осмыслял эту поездку как важнейшее событие 
биографии, определившее его судьбу как писателя: «Связал меня 
Валаам с  собой… Тогда подумалось: а  зачем мы приехали?… 
И вот, определилось, что — за чем-то, что было надо, что стало 
целью и содержанием всей жизни».26

По пути на остров Шмелев, по настоянию молодой супруги, 
заехал благословиться у преп. Варнавы Гефсиманского. Всмотрев-
шись в  юношу, старец положил руку ему на голову и  раздумчи-
во произнес: «Превознесешься своим талантом». Слова эти стали 
и пророчеством, и благословением, указанием пути.

История взаимоотношений русских писателей и старцев связана 
в нашем представлении прежде всего с Оптиной пустынью. Однако 
и Гефсиманский скит Троице-Сергиевой Лавры сыграл известную 
роль в судьбах нескольких литераторов. Так, преподобный Амвро-
сий Оптинский благословил Леонтьева (в  монашестве Климента) 
поселиться вблизи Гефсиманского скита и  жить под руководи-
тельством о. Варнавы, который и принял у Леонтьева последнюю 
исповедь перед кончиной. Могилы Леонтьева и  В.  В.  Розанова 
в  Гефсиманском скиту находятся неподалеку от собора, где ныне 
покоятся мощи преподобного. Духовным сыном старца Варнавы 
был до начала 1890-х годов и  Вл.  Соловьев, но затем  — случай 
редчайший и тем более впечатляющий в практике старчества — он 
был удален старцем со словами: «Исповедуйся у своих ксендзов».27

	 26	Шмелев И. С. Собр. соч.: В 8 т. М., 1998. Т. 2. С. 411.
	 27	Жизнь во славу Божию: Труды и  подвиги старца Гефсиманского 
скита Варнавы (1831—1906). 〈Сергиев Посад〉, 1991. С. 44—45.



397

Две встречи И.  С.  Шмелева со старцем Варнавой (в  детстве 
и  юности), его облик запечатлены писателем в  очерке «У  старца 
Варнавы» и повести «Богомолье». Главное, что остается в «сердеч-
ной памяти» об о.  Варнаве  — его любовь к  человеку как отсвет 
божественной любви к своим созданиям.

Духовный путь Шмелева был гораздо более сложным и драма-
тичным, чем у  Зайцева. Но результатом его творческих исканий 
стали также книги о  монашествующих, о  монастырях. Проник-
новенны очерки Шмелева «У  старца Варнавы», «Подвижники» 
(о братии монастыря св. Иова Почаевского в Карпатах), рассказы 
«Куликово поле» (о явлении преп. Сергия Радонежского в 1925 г.) 
и «Милость преп. Серафима» (о чудесном исцелении самого писа-
теля), очерк «Старый Валаам» (где Шмелев, вспоминая юноше-
скую поездку на остров, открывает теперь глубинную суть мона-
шеского подвига).

Лучшее, на наш взгляд, в  русской литературе описание пра-
вославного паломничества в  монастырь  — повесть «Богомолье». 
В  образах паломников предстает вся верующая Россия: кто-то 
идет к  преподобному Сергию и  батюшке Варнаве Гефсиманскому 
за исцелением физических недугов, кто-то  — за указанием жиз-
ненного пути, но общая цель паломников  — излечить, укрепить 
душу, «подышать святостью». Кульминация книги  — и  главная 
цель поездки  — благословение у  старца Варнавы, воссозданное 
Шмелевым с  признательной любовью. Он показал, каким было 
старческое служение подвижника, описал его труды и деятельную 
любовь, изливавшуюся на всех, кто приходил к  нему за советом 
и утешением.

Роман «Пути небесные» — уникальное явление в  русской ли-
тературе. В нем показана жизнь человеческой души, руководимой 
божественным Промыслом и  ведущей «духовную брань» с  сила-
ми зла. Героиня романа, Даринька — сирота, с детства воспиты-
вавшаяся в  строгой церковной дисциплине, ставшая послушницей 
Страстного монастыря в Москве. Главный герой, Виктор Вейден-
гаммер, в соответствии с биографией своего прототипа, должен был 
закончить свои дни оптинским монахом. В основе раскрытия судеб 
и характеров героев лежит святоотеческая духовная культура, пра-
вославное аскетическое мировоззрение  — те традиции, которые 
оставались чуждыми для секуляризованной светской культуры 
XIX—XX вв. Весь художественный мир «Путей небесных» про-
низан атмосферой монастырской жизни, ориентирован на нее.



398

Но, конечно, идеалом отражения монашества назвать этот роман 
затруднительно. Читатель вслед за автором, очарованный обаяни-
ем и смирением Дариньки, склонен забыть, что она все же беглая 
послушница, пребывающая в  грехе незаконного сожительства; во 
втором томе ей приданы черты почти святой. А  в  третьем, нена-
писанном, томе романа Шмелев предполагал вывести образ преп. 
Амвросия Оптинского. Судя по сохранившимся записям Шмелева, 
этот старец должен был выступить носителем идей… Владимира 
Соловьева (чья философия оказывала все большее влияние на кон-
цепцию романа).

Примечательно, что Шмелев дважды намеревался покинуть 
Париж, чтобы поселиться вблизи православной обители и  там, 
погружаясь в  монастырскую атмосферу, черпать духовные силы 
для завершения «Путей небесных». Символично, что скончался 
писатель в монастыре, на руках у русских монахинь, в день именин 
преп. Варнавы, своего незримого руководителя.

Образы иноков, жизнь обителей возникает в  повестях и  рас-
сказах Л. Ф. Зурова, лирических миниатюрах В. А. Никифорова-
Волгина, стихах С. С. Бехтеева, очерковых книгах В. А. Маевско-
го и других представителей православного русского зарубежья. Эти 
художники доказали, что художественная литература может быть 
православной, не утрачивая качества подлинной художественности.

Востребован ли этот опыт в XXI в.?
Русская традиционная проза на рубеже XX—XXI вв. прихо-

дит к  более глубокому, внутреннему усвоению христианской ду-
ховности. Возродился, например, литературный жанр, совершенно 
исчезнувший в  советскую эпоху, — «хожение», снова стало акту-
альным понятие «писатель-паломник». Русские писатели (В. Рас-
путин, В. Крупин, В. Белов, С. Лыкошин, Ю. Лощиц, А. Сегень 
и др.) пишут очерки о своих паломничествах, в том числе в святые 
обители, среди которых Афон и Валаам.28

Возникло новое явление: проза лиц, имеющих священный сан, 
так называемая «иерейская проза». Это повести и рассказы прото-
иереев Саввы Михалевича, Николая Агафонова, Андрея Ткачева, 
Александра Коротаева, Владимира Чугунова, священников Яро-

	 28	См. подробнее: Любомудров А. М. Традиция христианского палом-
ничества в современной русской словесности // Теория традиции: христи-
анство и русская словесность. Ижевск, 2009. С. 306—326.



399

слава Шипова, Александра Дьяченко, Алексия Мороза и других. 
Их творчеству посвящена, в  частности, диссертация С.  М.  Чер-
воненко. Одной из задач этого исследователя стало рассмотрение 
созданных прозаиками образов монахов.29

В рамках нашей темы представляет интерес книга архимандрита 
(ныне епископа) Тихона (Шевкунова) «Несвятые святые» (2011), 
сразу по выходе ставшая бестселлером и переведенная на 12 язы-
ков. Это новое явление в нашей словесности — книга монаха о мо-
нашестве, здесь иноки увидены взглядом не просто художника, но 
художника-инока.

Главы книги приближаются по жанрам к  рассказам, напоми-
нают и  жития, и  притчи, и  житейские истории. Автор обладает 
несомненным писательским дарованием. Сборник историй об об-
ращении студента ВГИКа в Православие, его уходе в монастырь, 
о жизни среди монахов-подвижников написан легко и увлекатель-
но, что объясняет его феноменальный успех (тираж более миллио-
на экземпляров). Интересно, что книга воспринимается совершен-
но по-разному людьми воцерковленными, для которых описанное, 
в общем, не новость, и людьми «внешними», для которых она стала 
открытием нового материка; светским читателем мир монашества 
воспринимается как экзотика, замешанная на «мистике».

Монашествующие всё чаще берутся за перо. Игумения Фео-
фила (Лепешинская), настоятельница Богородице-Рождественской 
девичьей пустыни Калужской епархии, становится сегодня извест-
ной православной писательницей. Ее книга «Плач третьей птицы» 
(2013) — своеобразная параллель «Несвятым святым» отца Тихо-
на: если монах описывает монастырь мужской, то монахиня пока-
зывает мир монашества женского; она также обращается к церков-
ным и малоцерковным, верующим и неверующим людям.

Задача книги — показать монашество с разных точек зрения, 
выявить красоту и глубину монашеского служения. Игумения рас-
сказывает о современном иночестве, его многообразных проблемах, 
иллюстрируя их примерами из жизни, которые обретают характер 
вставных новелл. Размышляет о  сущности монашеских обетов, 

	 29	Червоненко С. М. 1) Духовно-нравственные аспекты творчества пи-
сателей-священнослужителей: малые жанры русской прозы 1990—2000-
х годов: Автореф. дис. … канд. филол. наук М., 2013; 2) Образ монаха 
в современной прозе малых жанров // Вестник МГОУ. Сер. Русская фи-
лология. 2013. № 1. С. 54—58.



о  духовном возрастании личности, о  смирении и  молитве. Автор 
обладает зорким и тонким взглядом на современное состояние это-
го духовного сословия, ее стиль отличается изысканностью, изя-
ществом, тонким юмором. Восприятию монашества русской лите-
ратурой, светским общественным сознанием XIX — начала XX в. 
посвящена весьма содержательная глава книги, озаглавленная на-
чалом пословицы: «Монах не кот…».

Итак, на наших глазах рождается новое направление русской 
литературы: по аналогии с  прозой городской, деревенской, фрон-
товой и  уже состоявшейся иерейской его можно определить как 
монастырская проза. В  художественном освоении русской ли-
тературой темы монашества открываются новые страницы, а  в  ее 
изучении — новые перспективы.


