
401

Н .   В .   П РА Щ Е Р У К

В «ШКОЛЕ СОКРУШЕНИЯ»:
О современной духовной прозе

Целое направление современной литературы, представлен-
ное сегодня широким кругом авторов и  разнообразием жанровых 
и стилевых форм, именуется «православной прозой». Дискуссион-
ным является вопрос, насколько корректно использование конфес-
сиональной терминологии в  литературоведческих исследованиях, 
обращенных, в  частности, не  только к  аксиологическому аспекту, 
но и выявляющих жанровую и  структурную специфику этих про-
изведений.

Ценностное и структурообразующее ядро так называемой пра-
вославной прозы составили произведения с  преобладанием авто-
биографического и документального дискурсов, с особым статусом 
повествовательного «я» и  установкой на символическую («икони-
ческую») модель мира. Многие из этих произведений направлены 
на активный диалог с читателем, который ведется автором изнутри 
церковного опыта и мотивируется сердечным стремлением открыть 
ему мир Православия. Предметом непосредственного изображения 
является осмысление героем своего опыта жизни в Боге и Церкви, 
реальность его духовного возрастания. Подобные явления литера-
туры вполне целесообразно объединить понятием духовной прозы. 
Такие попытки, в том числе и с опорой на теоретические основания, 
предприняты в отношении литературы XIX в. Так, Е. В. Долгова 
предложила для теоретического осмысления подобных произведе-
ний систему следующих критериев: «иконизацию», или «символи-
зацию», которая выражается и в интерпретации локуса, и в созда-
нии образа (пейзажного и  портретного), и  на языковом уровне, 
не исключая живости и конкретики описания; активное выстраива-



402

ние референции с читательской аудиторией; не поиск идеала, а его 
утверждение, и этот идеал — Христос, христианство.1 Если иметь 
в  виду структурный аспект, то духовная проза  — метажанровое 
явление. Она включает в себя фрагмент, паломнический очерк, ав-
тобиографическую повесть и другие жанровые разновидности. По 
своей сути это тексты-врачеватели, врачеватели наших душевных 
ран и  нашей духовной немощи  — через сердечное приобщение 
к опыту авторов этих текстов.

Учитывая обозначенные параметры и  рассматривая их в  ка-
честве исходных методологических установок, обратимся к  про-
изведениям, в  которых духовная составляющая поддержана фи-
лологически: художественностью образов и  языка, сложностью 
интонации, оригинальным повествовательным и  жанровым реше-
нием. Это автобиографические повести прот. А.  В.  Владимирова, 
Е. А. Домбровской, С. А. Минакова, паломнические очерки Ми-
накова, книга фрагментов П. Н. Мамонова.

Повесть протоиерея Артемия Владимирова «С высоты птичье-
го полета» 2 составили воспоминания первых семнадцати лет жиз-
ни. Вместе с  героем мы проходим путь от самых первых детских 
впечатлений до первой исповеди и причастия. В главе «Ясли» речь 
идет о  том, как каждую пятницу малыши ждали момента, когда 
их заберут на выходные домой. Читателю явлена абсолютная не-
возможность для ребенка существовать вне материнской любви: 
«…мы стремглав бежим к самому дорогому существу на свете — 
нашей МАМЕ! Она обхватывает нас и прижимает к себе, обдавая 
нежным теплом, и сама плачет вместе с нами, уткнувшимися, как 
щенята, в  складки ее платья 〈…〉. В  описанной мною картине со-
зерцаю Божественный свет. Теперь мне ясно открывается ее ми-
стический смысл. Нам, близнецам, являлся тогда через родного че-
ловека Небесный Отец, и мы, духовные сироты, прикасались к Его 
простертым дланям, прижимаясь к  материнским теплым рукам… 
Боже правый! Даруй Твоим крошечным созданиям, воззванным 
через родителей к бытию, отеческую и материнскую любовь; пусть 
малыши всегда видят бездонные материнские очи, чрез которые 

	 1	См.: Долгова Е. В. Духовная проза 1830—1870-х годов // Христи-
анство и русская литература. СПб., 2006. Сб. 5. С. 138—139.
	 2	Владимиров  А., прот. С  высоты птичьего полета. М., 2012. 
В дальнейшем ссылки на это издание даются в тексте с указанием стра-
ницы в скобках.



403

Ты, Христе Спасе, глядишь в их сердца и освещаешь детские души 
светом Своей радостотворной любви!» (с. 14—15).

В этом фрагменте явлены не только основная интонация и сло-
весно-изобразительная сторона произведения, но и  закономерно-
сти его сюжетно-композиционной структуры, внутренней архитек-
тоники. По своему построению книга о.  Артемия Владимирова 
продолжает традицию повествовательной двуплановости, идущую 
от русской классики, например, от Л. Толстого. Эта двуплановость 
создается двумя повествовательными интенциями  — к  детали-
зации и  генерализации. С  одной стороны, перед нами ситуация, 
событие, картинка, переданные через восприятие ребенка, как бы 
увиденные вновь, здесь и  сейчас. С другой — наряду с  этой жи-
вой конкретикой  — присутствует обобщенный план  — тот сего-
дняшний, «взрослый» взгляд на происходящее, который обозначен 
уже самим заголовком — и который прояснен автором специаль-
но  — в  самом тексте книги: «Сейчас, с  высоты птичьего полета 
осматривая прожитые годы, я  останавливаюсь на одном, совсем 
не  примечательном событии, в  котором, однако, склонен видеть 
точку отсчета и  одновременно точку опоры всего своего бытия» 
(с.  218). Образ, используемый автором,  — «с  высоты птичьего 
полета»  — несет в  себе не  только семантику возрастной дистан-
ции, но и  обозначает тот угол зрения, который задан абсолютной 
системой ценностей (поскольку «Христос всегда Один и Тот же») 
и  которым в  книге все измеряется. В  этом смысле произведение 
прот. А. Владимирова обладает основным качеством духовной про-
зы, а  именно — тем, что, как справедливо указывает Е. В. Дол-
гова, «духовная проза не  знает напряженности поиска решения 
проблемы идеала, так остро поставленной в  творчестве великих 
русских писателей XIX в. — Гоголя и Достоевского», «…если об-
разы святых уже являются иконой Первообраза-Христа, то траге-
дия воплощения идеала на земле преобразуется в  богослужебный 
гимн».3 Вместе с  тем «богослужебный гимн» как семантико-инто-
национное ядро книги не исключает напряженности ее внутреннего 
психологического сюжета, организованного острым переживанием 
несовершенства человеческой души и острым же желанием ее «воз-
растания», приближения к высшим ценностям. В книге воссозданы 
самые первые этапы такого «возрастания». Переломным моментом 
становится смерть близкого человека — бабушки: «Не путем логи-

	 3	Долгова Е. В. Духовная проза 1830—1870-х гг. С. 180.



404

ческих умозаключений, а устремлением сердца к родному и беско-
нечно дорогому человеку, ушедшему в мир иной, я прозрел духов-
но… Бабушка, некогда не сумевшая удержать мою руку на пороге 
приходского храма, в  эту ночь ввела меня в  нерукотворный храм 
веры, едва лишь сама вошла своей душою в  вечность!» (с.  199). 
Вспоминается Толстой, «Детство», с его главой «Горе»… Вообще, 
одна из особенностей произведения — его живая связь с русской 
классикой  — органичны в  общем повествовательном контексте 
цитаты из Пушкина, Чехова, Толстого… Они не столько отсыла-
ют к филологическому образованию автора, сколько представляют 
«среду обитания» главных героев, их мир.

Книга о.  Артемия Владимирова принадлежит к  тем особенно 
редким (если не единичным!) сегодня явлениям литературы, кото-
рые восстанавливают в правах «украшенное» слово, слово эстети-
чески выразительное, яркое, необычное. В.  Н.  Крупин, восхища-
ясь талантом автора, замечает при этом, что «простота описания 
в  „Высоте птичьего полета“ такова, что даже и  слова, и  строчки 
не  видятся, а  только — люди и  события».4 С таким утверждени-
ем можно согласиться лишь отчасти. В том-то и дело, что и слова 
«видятся» в  этом художественно выполненном тексте, они обре-
тают эстетическую весомость (например, что значит одно только 
слово — радостотворный! 5) Автор не боится «говорить красиво» 
о высоких вещах: «Оборачиваясь назад, я сознаю теперь, что Че-
ловеколюбец Христос, Небесный Сеятель, опустил в тот день Свой 
заступ на иссохшую землю самолюбивого мальчишеского сердца» 
(с. 189) и т. п. Замечательный дар владения образным словом воз-
действует на читателя сильнее всяких аргументов. Можно предпо-
ложить, что такого рода тексты создаются с  опорой не  только на 
русскую классику, но и на искусство проповеди. Проповедь наряду 
с  красноречием, формируемым тремя качествами:  «docere,  delecta-
re, movere» — учить, нравиться, трогать — требует от создателя, 
как указывал митрополит Антоний (Храповицкий), «единой цель-
ной внутренней настроенности духа человеческого, облагодатство-
ванного специальным даром в  таинстве священства…» 6 Поэтому 

	 4	Крупин В. Н. Вступление // Владимиров А., прот. С высоты птичь-
его полета. С. 7.
	 5	Слово это, впрочем, заимствовано из «Лествицы». — Примеч. ред.
	 6	См. об этом: Архиепископ Аверкий (Таушев). Руководство по Го-
милетике. http://semynaria.narod.ru/gomilet/gomiletika_averky.html (дата об-
ращения: 08.12.2014).



405

произведения, подобные «С высоты птичьего полета», следует ана-
лизировать не только с помощью литературоведческих инструмен-
тов, но и  опираясь на гомилетику  — науку, изучающую законы 
построения проповеди.7

Любопытно, что автор в финале книги косвенным образом сам 
определяет специфику своего письма. Я имею в виду сцену, когда 
герой, не  подготовленный исповедью и  покаянием, подходит вме-
сте с  другими причащающимися прихожанами к  Чаше, слышит 
вопросительно-доброжелательное слово священника, обращенное 
к нему, и называет его «умилительным»: «Увидев, как другие сло-
жили руки на груди крест-накрест, я сделал то же самое и медлен-
но приблизился к священнику. Тот, подняв на меня взор, спросил: 
„Миленький, а  ты исповедовался?“ О, это чудное, умилительное 
слово! Благодарю Господа, что Он тогда вложил его в уста опыт-
ного пастыря, знатока душ человеческих! Это слово было так со-
звучно светлому чувству, которое поселилось у меня на сердце во 
время безмолвного предстояния алтарю» (216). Мне кажется, что 
книга самого отца Артемия написана тем «умилительным» словом, 
от которого современный читатель давно отвык, но испытывает 
в нем огромную потребность, равно как и потребность в обретении 
особого духовного состояния умиления, переживаемого героями 
книги. «Умиление выражает нечто сокровенное в вере и душе рус-
ского народа», — справедливо отмечает в своей статье известный 
исследователь Ф.  М.  Достоевского В.  Н.  Захаров.8 Трактуя ре-
лигиозный смысл этой категории, он опирается на значение сло-
ва, полно представленное в  словаре В.  И.  Даля: «УМИЛЯТЬ, 
умилить кого, трогать нравственно, возбуждать нежные чувства, 
любовь, жалость. Простосердечное радушие умиляет. Божьи 
дела умиляют человека. 〈…〉 Умиленье ср. действие умиляюще-
го; состояние умиленного; чувство покойной, сладостной жалости, 
смиренья, сокрушенья, душевного, радушного участия, доброже-
лательства. Молиться в умилении. Созерцать что в умилении 
или с  умилением, умиляясь. Милосердие есть умиленье на де-
ле».9 В  этом эпизоде запечатлен не  просто этап духовного пути 

	 7	См. там же.
	 8	Захаров  В.  Н.  Умиление как категория поэтики Достоевского // 
Теория Традиции: христианство и русская словесность: Колл. моногра-
фия. Ижевск, 2009. С. 163.
	 9	Даль  В.  И.  Толковый словарь живого великорусского языка. М., 
1955. Т. IV. С. 493.



406

персонажа, но и  очень лично обозначено то, что «было желанной 
целью православного богослужения, молитвенного общения чело-
века с Богом».10

Ек. Домбровская — автор многих книг, которые, к сожалению, 
почти неизвестны читателю, из них: «Воздыхания окованных. Рус-
ская сага», «Весна души. Страницы жизни рабы Божией Анны», 
«Путь открылся… Чехов».11 А  между тем, без преувеличения, 
это вещи уникальные, поскольку  — при высоком уровне владе-
ния образным словом  — автор очень последовательно, с  опорой 
на святоотеческую традицию, придерживается четкого критерия, 
разграничивающего душевный и  духовный опыт, и  пишет именно 
о  духовном опыте и  духовном возрастании. Так, в  прологе к  кни-
ге о  диаконе Тимофее, постигающем природу чеховского феноме-
на, прямо говорится об этом: «Православная традиция различа-
ет состояние человека „душевного“, еще земного, естественного, 
и  состояние человека „духовного“  — преображенного на пути 
возрастания души в  исполнении вышеестественных заповедей 
Христовых; человека, освященного энергиями Духа Святого».12 
Задача немыслимой сложности и  тонкости. Автор каждый шаг, 
каждое движение души своих персонажей сверяет с учением Цер-
кви, с  православной аскетикой. В  предисловии к  повести «Весна 
души. Страницы жизни рабы Божией Анны», о  которой пойдет 
речь в статье, Ек. Домбровская замечает: «Эта книга — и есть по-
пытка погружения в глубины сердечной жизни человека, который, 
услышав зов Божий, пришел в Церковь, где Господь благословил 
ему нелестного наставника, о котором можно было бы сказать, что 
вот он — «един из древних» (2).

Перед нами редкое произведение в современной светской лите-
ратуре, являющее открытую аскетику в живом опыте самого обыч-
ного человека.

	 10	Захаров В.  Н.  Умиление как категория поэтики Достоевского. 
С. 164.
	 11	Домбровская Е. 1) Воздыхания окованных, Русская сага. 〈М.:〉 
Altaspera, 2012; 2) Весна души. Страницы жизни рабы Божией Анны. 
Altaspera, 2013 (произведение цитируется по этому изданию с указанием 
страницы в тексте статьи); 3) Путь открылся… Чехов // www.Proza.ru/
Екатерина Домбровская/Проза.ру (дата обращения: 05.04. 15).
	 12	Домбровская Е. Путь открылся… Чехов // www.Proza.ru/Екатери-
на Домбровская/Проза.ру.



407

Основой повествования стал рассказ о  том, как образованная 
москвичка, журналист и  писатель, после тяжелейшей утраты  — 
смерти сына — принимает на 20 лет добровольное послушание при 
монастыре. Один из подзаголовков частей внутри глав может быть 
воспринят как ключ к прочтению книги — «в школе сокрушения», 
поскольку для героини, как, впрочем, для каждого христианина, 
так важно обрести состояние сокрушенного сердца. Произведение 
построено таким образом, что бытовая сторона жизни Анны, мир 
семейных и  социальных отношений если и не отодвинуты на вто-
рой план, то даются в аспекте ее духовного пути.

Книга имеет автобиографическую основу, но писатель не акцен-
тирует это, а, напротив, вводит повествователя, рассказывающего 
историю другого человека  — Анны, оставившей свои дневники. 
Такое «осложнение» повествовательной структуры немаловажно, 
оно наряду с  другими аспектами формы призвано донести до нас 
тему слова, услышанного другим (сравните: в «Братьях Карамазо-
вых» поучения старца Зосимы даются в изложении Алеши). Слово 
услышано, принято сердечно. Так отчасти преодолевается ограни-
ченность субъективного опыта:

«Оставляю Вам, сестра, свои записки — это не последователь-
ные дневники, тут все перемешано: и подготовки к исповедям, и по-
пытки распутать узлы межчеловеческих отношений в духе Христо-
вой Правды, а не мирского плотского мудрования, тут рядом и мои 
выписки из святоотеческих книг, которыми я  спасалась в  самые 
трудные времена. Но сквозь весь этот хаос дорога, которой вел 
меня, грешную и немощную, Бог, все-таки просматривается, а по-
тому я надеюсь, что и другим эти записки смогут пригодиться 〈…〉. 
Прошу Вас: не стесняйтесь что-то дописать или оставить за скоб-
ками — мы ведь из одного духовного гнезда вылетели…» (с. 19). 
Предисловие завершается репликой от повествователя, проясняю-
щей структуру произведения: «Оказалось, что рассказ в  хроно-
логическом порядке выстроить не  получится: во многих тетрадях 
Анна даже не  проставляла даты. И  все же внутренняя логика 
и смысл событий на этих пестрых и, на первый взгляд, разрознен-
ных страницах высвечивались достаточно ярко и  мощно» (с.  21).

Отчасти логику и  смысл можно проследить уже в  заголовках 
частей, составивших книгу. Основное повествование начинается 
главой — «А почему нам должно быть хорошо?» и завершается — 
«Аще забуду тебе, Иерусалиме…», названной начальной строчкой 



408

136 псалма. Это символично — словно обозначены начало духов-
ных исканий и  их итог. Символичны и  другие названия, по ним 
нетрудно угадываются основные вехи пути, ведущего к обретению 
духовной родины: «Смиряйтесь, девочки», «Токмо беспокровные 
странники обретают Вефиль», «Любить с креста», «Дрова. Огонь. 
Молитва», «Между страхом и  надеждой», «Прииде крестом ра-
дость», «Дыхание пространств»… Автор  — следуя за герои-
ней — принципиально отделяет свою позицию от широко распро-
странившейся, по его мнению, в  церковной прозе и  публицистике 
«розовой воды»  — интерпретаций пути православного человека, 
несколько прекраснодушных, преуменьшающих трудности и  опас-
ности искушений всякого рода, а  также, во многом, не  разграни-
чивающих душевные и  духовные аспекты этого пути. В  отличие 
от такого подхода Ек.  Домбровская с  самого начала не  скрывает 
трудности, которые приходится преодолевать христианину:

«Разумеется, и  старец учил Христовой любви, постоянно го-
ворил о  ней в  своих проповедях, можно даже сказать, требовал 
от чад, но все-таки дух его аскетической школы чуть-чуть, едва 
заметную малость смещал акцент в сторону суровости и некоторой 
непреклонности: и  в  требованиях к  самому себе, и  к  своим уче-
никам. Впрочем, и  эта требовательность была ничем иным, как 
проявлением предельной немалодушной Небесной высоты любви, 
о  которой когда-то гениально сказал в  своем Слове на Великий 
Пяток святитель Московский Филарет (Дроздов):

„Христианин! Пусть тьма покрывает землю! Пусть мрак на 
языки! Восстань от страха и  недоумений! Светись верою и  наде-
ждою! Сквозь тьму приходит свет твой (Ис.  60: 1, 2). Пройди 
путем, который открывает тебе раздирающаяся завеса таинств; 
вниди во внутреннее Святилище страданий Иисусовых, оставя за 
собою внешний двор, отданный языкам на попрание.

Что там?  — Ничего, кроме святой и  блаженной любви Отца 
и  Сына и  Святого Духа к  грешному и  окаянному роду человече-
скому.

Любовь Отца — распинающая.
Любовь Сына — распинаемая.
Любовь Духа — торжествующая силою крестною.
Тако возлюби Бог мир!“
Любовь Духовника была распинающая. Он нес истинную Прав-

ду Креста. И недаром в его келье Анна, которую он однажды ввел 
туда на исповедь, увидела на столике только что изданные тогда 



409

„Слова и речи“ святителя Филарета со многими в них закладками» 
(с. 22—23).

Строгость  — спасение от «суррогатной душевности» и  залог 
подлинности обретенного. Такая проблематика практически не ста-
вится в современной беллетристике. И потому среди православной 
прозы сегодня достаточно «облегченных» текстов, которые, как мне 
кажется, уплощают сложность духовной проблематики и  не  рас-
крывают во всей непредвзятой глубине испытания, встающие перед 
христианином. В  данном случае, автор показывает как раз труд-
ность «неустанной работы над собой» православного человека. То-
гда и радость обретенная — совсем иной цены. «Весна души» — 
очень правдивая книга, жесткая, но выполняющая в  полной мере 
функцию духовной литературы — врачевания наших душ:

«Горе тем, кто проповедует не  так, как Священное Предание 
и  святые отцы Церкви учат, кто упрощает в  угоду плоти и  соб-
ственному самолюбию Евангелие, кто утверждает, что один путь — 
строгий крестоносный евангельский путь — для монахов, а другой 
путь для мирян-христиан. В то время как все отцы Православия, 
все жития святых и  подвижников благочестия свидетельствуют, 
кем бы они ни были в миру, что путь — один, а только образ жиз-
ни разный, что каждый христианин — инок по определению, что 
нет христианина не  подвижника, разумеется, в  меру природных 
сил и возможностей» (с. 42—43).

Важен образ наставника, к  нему героиня обращается на про-
тяжении всего произведения: «Он не  терпел лжи, притворства, 
„игры“  — даже в  самом тонком ее проявлении,  — все ведь это 
было знаком прелести — опасной церковной болезни. А прелесть 
эта в то время вылезала из всех щелей. Современные нам „старцы“ 
часто превращали своих чад в рабов своего „величия“, использовали 
их в своих делах, подчеркивали при этом свою свободу, — свободу 
якобы святости. Это были монахи-артисты, которых так называл 
еще святитель Игнатий (Брянчанинов), свидетельствовавший, что 
и в его время — середину XIX века — от них уже житья не было. 
Стяжать святость было сверх трудно. А играть в святость, изобра-
жать ее  — ничего проще» (с.  38—39). И  хотя отношения с  на-
ставником складывались непросто, Анна, в конце концов, понимает 
всю силу его спасительной любви.

Прообразом старца является архиепископ Костромской и  Га-
личский Алексий (Фролов), известный строжайшей аскетической 
верностью духу Евангелия. Вспоминая наставника, Ек. Дом-



410

бровская пишет: «Владыка Алексий нередко обращал сердечное 
внимание чад к  воззрению на реальность духовную. И  то, как 
он это делал, действительно помогало тем, кто стремился к  „по-
слушанию мудрования“ не  только постигать эту жизнь как „со-
ние“, но и  с  притрудностию искать в  своем сердце видение иной, 
подлинной реальности. В том числе и в пространствах истории».13 
В  книге достаточно эпизодов, которые более чем ярко иллюстри-
руют эти слова. Один из них — о том, что переживает Анна по-
сле Литургии в  честь святого равноапостольного князя Влади-
мира: «О, Боже мой! — Только и  воскликнулась, сказалась сама 
собой в  сердце Анны догадка: „Святой Владимир ведь крестил 
Русь миром Христовым!“ Ощущение этого мира она никогда бы 
не  смогла описать. Неземной покой или тишина, не  святое даже 
расположение души, которое бывает в  Церкви после Причастия, 
но состояние неземного блаженства, полноты благости, любви — 
„мира Божия, который превыше всякого ума“, „исполняющего все 
существо наше непостижимою силою и небесною сладостию“ (свт. 
Игнатий (Брянчанинов). 〈…〉 После молебна Анна вышла из храма 
на грохочущее Садовое кольцо. Стояла июльская жара, полдень, 
люди спешили, машины теснили друг друга, а тем временем Анна, 
еще погруженная в  мир Христов, в  его „небесную сладость“ 〈…〉 
знала несомненно: во время крещения сам князь воспринял такую 
безмерную Благодать Святого Духа, настолько вместил в себе этот 
мир Христов, настолько был им исполнен и объят, что этим-то ми-
ром, пребывая в  нем, он совершал Крещение Руси. Им он думал 
и действовал, его излучал вокруг себя, им сиял и светил, привлекая 
к себе сердца людей, просвещая их души…» (с. 269—270).

И  уже не  важно по большому счету  — напечатана твоя ста-
тья о князе Владимире или нет. Ведь Бог сохраняет всякое слово, 
произнесенное или написанное не всуе, а с сердечным пониманием 
евангельских истин.

Очевидно, что перед нами действительно художественное про-
изведение, свободное от плоского дидактизма и начетничества, от-
меченное мастерством описаний, в  том числе описаний природы. 
Вот лишь некоторые примеры: «Место было старинное, дачное, 
сосны, вместо травы — перины иголок, песок, счастье сидеть под 
соснами, запрокинув голову, и неотрывно следить за качанием крон 

	 13	Домбровская Е. «Подвизайся даже до крови»: Памяти архиеписко-
па Алексия (Фролова) // www.pravoslavie.ru (дата обращения: 04.05.2015).



411

и  слушать их тихий неземной разговор…» (с.  214); «Ей повезло 
с днями: все были солнечные и на удивление тихие. Сентябрь па-
рил над этим обезлюдевшем местом, которое давно уже покинули 
суетливые дачники…» (с. 263); «А вдали за старым поникшим за-
бором поблескивала речка, время от времени легко чиркали в небо 
аисты, подвешивая за собой серебряные струи, и Анна… слушала 
блаженную тишину» (с. 267); «Наконец, пришел май, а с ним вер-
нулась к Анне ее отрада, ее благословенное одиночество, ее излюб-
ленная жизнь в полузаброшенной деревне: последний дом на краю 
почти обезлюдевшей улицы, крутой высокий берег, прихорашиваю-
щиеся по весне леса, болотистые луговины и еле заметным росчер-
ком  — во влекущей дали  — деревня с  таинственным названием 
Неданово» (с. 331) и т. д., и т. п.

Книга завершается знаковым событием  — отъездом Владыки 
в другую епархию. Анна остается без наставника с приобретенным 
духовным «багажом». Пройдя «школу сокрушения», она пережи-
вает состояние подлинной духовной радости. Символично, что это 
время перед началом поста, когда Анна «уже трепетала сердцем от 
ожидания великой весенней… радости, — радости ни с чем в этой 
жизни не сравнимой: ощущения себя крупицей соборного единства 
Церкви, причем не только в пространствах горизонтали жизни, но 
и в пространствах вертикали — в единении с предками»: «…вокруг 
домика Анны лежали еще высоченные сугробы снега и надо было 
каждый день большой лопатой расчищать проход. Еще сиротли-
во торчал жалкими голыми веточками сад, но уже по-над далями 
сияла такая высокая младенческая голубизна нарождающейся вес-
ны, что оторвать от нее глаз было совершенно невозможно. И по-
чему так колотится сердце? И  ждет, и  предвкушает, и  надеется, 
и  верит… И  Анна, стоя на своем крыльце, вдруг начала петь во 
весь голос, благо вокруг ни  одной души человеческой не  обрета-
лось: „Крестом Твоим, Господи, и мене укрепив, постов мне даруй, 
Благий, благомощно скончати отхождение!“ Голос ее звучал крепко 
и чисто. Однако нужно было идти в дом: вечерело, пора было за-
тапливать печку. К ночи обещали метель…» (с. 367—368).

«Счастливая жизнь мученика Александра» 14 — так называет-
ся повесть известного харьковского поэта и  эссеиста Станислава 
Минакова, ныне получившего российское гражданство и живуще-

	 14	Минаков С. А. Счастливая жизнь мученика Александра // Мина-
ков С. А. У ограды Бела Града: статьи, очерки, дневники, записки, стихи. 



412

го в  Белгороде. «Эти записки складывались лет пять, вплоть до 
65-летия Великой Победы. И если в нас, послевоенных, так война 
болит и не пресекается, то поколение наших отцов с нею сроднено 
навеки. Я начал эти письмена 2 марта 2005 г., на 21 день по смер-
ти моего отца… Правильно ли начинать словно бы с конца — со 
смерти? Но смерть и  есть начало жизни. Жизни вечной. Потому 
и святых поминают по дате кончины» (с. 14—15). Обозначены ос-
новные темы, организующие повествование: жизни и смерти, исто-
рии страны, войны и великой Победы, семьи, любви, памяти.

Сын пишет об отце. Рассказ начинается с самого страшного, что 
может быть в нашей жизни — с ухода любимого человека. Симво-
лично, что сообщает автору-повествователю эту новость его сын, на-
званный в честь отца Александром: «Плохие новости… Твой отец 
умер…» Так явлена в  конкретности факта тема преемственности.

Перед нами документальная проза. Как и  произведение 
Ек. Домбровской, эта книга оригинальна и по материалу, который 
становится объектом художественной рефлексии, и по уникально-
сти опыта, которым автор делится с читателем. Она окрашена та-
ким пронзительным лиризмом, настолько исповедальна, что нужно 
находить особые слова и подходы для ее прочтения.

Ст. Минаков восстанавливает во всех подробностях первые дни 
переживания смерти отца. Мне не приходилось читать такого ис-
креннего и  одновременно сдержанно-деликатного рассказа о  том, 
как проходило прощание с близким человеком. В главках с говоря-
щими названиями «Положение во гроб», «В церкви Воскрешения 
Лазаря», «Могилка», «Сороковины» — восстановлена вся картина 
прощания и похорон. Такой опыт и приобщение к нему — это тоже 
«школа сокрушения», помогающая преодолеть страдание. Принять 
факт смерти близкого человека, смириться с этим — очень непро-
сто. В главке, посвященной отпеванию, говорится «об изначальном 
значении слова „прощаться“: просить прощения и прощать. Разница 
меж словами „прощение“ и „прощание“ — в одну буковку. Кажет-
ся, совсем нет отличий у глаголов „прощать“ и „прощаться“. Я ска-
зал отцу: «Прости меня, батя; а твоей вины ни в чем нет». И здесь 
же — свидетельство «сокрушенного сердца» — не ропщущего на 
Бога, забравшего отца, а, напротив, исполненного благодарности: 
«Это тоже свидетельство Божьего дара — такой отец. Такой отец 

Белгород, 2013. С. 14—76. В дальнейшем произведение цитируется по 
этому изданию с указанием страницы в тексте статьи.



413

бывает далеко не у всех, разве мы не знаем? Свидетельство Божь-
ей любви ко мне  — и  столь длительный жизненный путь моего 
отца… Я даже подумываю, что отец сам (хотя, конечно же, не сам, 
ибо что вообще в нашей воле?) длил свое пребывание здесь — от 
великой любви и  сострадания к жене, а  также словно и для того, 
чтоб и я смог приготовиться к его правильной отправке в вечную 
жизнь, чтобы я успел… приобщиться к тому, к чему до`лжно быть 
причастному православному человеку» (с. 34). Наряду с темой про-
мыслительности каждого события в нашей жизни, а также щемя-
щего прикосновения души к вечности, к самым основаниям бытия, 
акцентируется тема смерти близкого человека как приуготовления 
к нашему собственному уходу из этого мира: «Лишая нас близких, 
Смерть тем самым словно приуготовляет к  пониманию Вечности, 
всё более обращает к ней лицом. С каждой родной кончиной проис-
ходит словно отрывание нас от земной жизни 〈…〉. Латиняне ска-
зали: человек умирает столько раз, сколько раз он теряет близких. 
Вот я и думаю, что смерти близких — это и есть такие отрывания 
жизни от нас, поскольку мы уж очень припеклись к ней, привяза-
лись к  ближним своим. Вот нас последовательно и  отрывают „от 
стенок“ мира сего, дабы мы отвыкали. А потом — раз! — и наш 
собственный переход в другое. Вообще-то, при правильной жизни, 
человек должен с радостью смотреть своей смерти в лицо, ждать ее 
прихода — как спасения и избавления, как порога жизни лучшей, 
вечной. И вот слова Христа: „ Бог не есть Бог мертвых, но живых, 
ибо у Него все живы“. Христос нас учит судьбой Своей, что и за 
гробом  — жизнь. Иными словами, смерти нет» (c.  42). Следует 
обязательно сказать о  самом образе отца  — мученика Алексан-
дра. Обнаруживаем глубинную перекличку с  произведением Ек. 
Домбровской. Четко обозначена идея мученичества, — подвижни-
чества в миру — как непременного условия обретения подлинной 
радости — по-настоящему счастливой жизни. Речь идет о том, что 
от полученных ранений в  годы войны отец ослеп, будучи совсем 
молодым человеком, и долгие годы — более 40 лет — прожил во 
«тьме кромешной»: «Слепой требует пристального внимания. Что 
зрячему пустяк, то слепому — проблема. Нельзя оставить приот-
крытой дверь в комнату, нельзя забыть стул, вещь посреди комна-
ты, нужно подать-принести, помочь. Обычный человек вышел из 
дому и отправился в магазин или на работу. Отец сам не выходил, 
его нужно было сопровождать, к чему я, например, привык с дет-
ства 〈…〉.



414

Я,  как и  мама, довел до автоматизма „внутренние знаки“ со-
вместного хождения с отцом. К примеру, при приближении к сту-
пеньке однократно сжимал его ладонь, за которую держался. А ко-
гда подрос, слегка прижимал его ладонь уже локтем, под который 
он держал меня.

„Саша, посмотри!“ — говорила мама, когда нужно было обра-
тить внимание отца. Никаких „пощупай“ я не припомню.

А Саша жил во „тьме кромешной“. Напомню, что это одно из 
названий ада. Стоит ли спрашивать, легко ль ему было на земле» 
(с. 36—37). И при этом — ни раздражения, ни обид, ни озлобления.

В главе «Неделя о слепом» писатель, опираясь на евангельский 
текст и  святоотеческие источники, пытается осмыслить судьбу 
отца в  аспекте искупительного пути: это тоже «школа сокруше-
ния» и для отца, и для близких его: «Прожив десятилетия рядом 
со слепым отцом, скажу, что еще более впечатляет нас попытка по-
нимания страданий того, кто оказывается — вдруг — лишенным 
такой благодати, самой возможности видеть мир. А ведь нам, зря-
чим, представить тягость этой чаши, пусть частично, можно — до-
статочно просто закрыть глаза на минуту. И попытаться пересечь 
хотя бы собственную комнату» (с. 72).

Завершается книга эпизодом возвращения в родной город. Ав-
тор рядом с домом, в непосредственной близости от того места, где 
прошла военная молодость отца. Память и воображение хранят по-
дробности ушедшей жизни: «Привет, Шурка!  — говорю я  этому 
дому. И,  проходя мимо, обязательно касаюсь его камней. Сердце 
мое кровоточит, как разбитая пленка на отцовой голени. Здравый 
смысл говорит о том, что она зарастет, затянется кожицей жизни. 
Но вакансия отца не может быть заполнена никем. Па, до встре-
чи?» (с.  76). И  это, по существу, музыкальное завершение темы, 
лейтмотивно проведенной через все повествование: «Бог не есть Бог 
мертвых, но живых, ибо у  Него все живы… смерти нет» (с.  42).

Ст. Минаков является также автором паломнических очерков, 
которые традиционно интерпретируются как одна из жанровых 
разновидностей духовной прозы. Писатель опирается на жанр хо-
ждений (хожений), что прямо указывается в двойном заголовке од-
ного из очерков «Из красного в красное. Хожение на Кизилташ».15 

	 15	О важности понятия «хожение» в творчестве Минакова свидетель-
ствует книга стихов «Хожение: Стихи, переводы, пьеска (1982—2003)» 
(М.: Поэзия.ру, 2004).



415

Авторское уточнение представляется вполне закономерным. Если 
в  литературном путешествии «события, поступки, чувства, мыс-
ли, подчиненные определенной традиции и  нанизанные на одну 
нитку  — автора, создают ощущение его как литературного пер-
сонажа», а универсальным композиционным приемом оказывается 
нанизывание событий на путешествующего героя, то в хождениях 
(до XVII в. по крайней мере) мы наблюдаем обратную ситуацию. 
Здесь личность автора сознательно приглушена, а мерилом ценно-
сти становится «полезность» для благочестивого читателя заочно-
го знакомства со святынями».16 И  хотя по сравнению с  исходным 
жанром в  современном паломническом очерке мы наблюдаем уси-
ление личностного начала, в повествователе акцентируются все же 
не индивидуальные качества, а его причастность к миру, о котором 
он рассказывает.

Знаковым является заголовок первого очерка «Печать обите-
ли». Речь как будто идет о формальности — о необходимости от-
метки-печати на миграционных карточках, без которой передвиже-
ние паломников через русско-украинскую границу (очерк написан 
в  2007  г.) будет чрезвычайно затруднено. Однако образ обретает 
расширительный, символический смысл. Этот смысл созидается 
и  опорой на общекультурный символизм, но главное, конечно, ас-
социативно подключающиеся к образу евангельские аллюзии, свя-
занные с книгой Откровения Иоанна Богослова, «книгой за семью 
печатями», печати с которой снимет лишь Агнец: «И видел я иного 
Ангела, восходящего от востока солнца и  имеющего печать Бога 
живого. И  воскликнул он громким голосом к  четырем Ангелам, 
которым дано было вредить земле и морю, говоря: не делайте вре-
да ни  земле, ни  морю, ни  деревам, доколе не  положим печати на 
челах рабов Бога нашего» (Откр. 7: 2—3). Высокая евангельская 
семантика печати (как знака Бога живого) подчеркнуто обращена 
к  православному контексту: не  просто печать, а  печать обители. 
Речь идет о  православных монастырях, которые посещает палом-
ник (в  первом очерке рассказывается о  посещении Спасо-Преоб-
раженского Валаамского монастыря). «Отмеченность» героя ми-
ром, который ему дорог, сердечная причастность к нему выражены 
в  очерке с  большим лирическим чувством: «Проходя „веселыми 
ногами“ по паломническим местам, посетив все пять русских Лавр, 

	 16	См. об этом: Долгова  Е.  В.  Духовная проза 1830—1870-х годов. 
С. 183.



416

многие другие пустыни и  обители, ты в молитвенный круг своего 
сердца уже не отстраненно-умозрительно, а причастно-родственно 
вводишь и  Антония и  Феодосия Печерских, и  Зосиму и  Савва-
тия Соловецких, и  Илью Муромца 〈…〉 и  Сергия Радонежского, 
и Старцев Оптинских, и Серафима Саровского, и Иоасафа Белго-
родского, и Иоанна Кронштадтского. И эта совокупная духовная, 
а то и прямо физическая опора в сих святых — воистину оживлен-
ных в сердце твоем — есть несомненное умножение твоих слабых, 
убогих сил. 〈…〉 Оттого и не смолкает в твоем сердце акафист пре-
подобным Сергию и Герману…» 17

Повествование ведется в настоящем времени: «Я жду игумена»; 
«…спускаюсь к деревянной пристани»; «Время тянется, но мне не-
куда больше спешить, и  хорошо на сердце». Эффект «длящегося 
настоящего» усиливают широко используемые назывные предло-
жения с характерными «вот», «и вот», призванные приблизить чи-
тателю то, о  чем рассказывается, сделать увиденное и  пережитое 
повествователем зримым, ощутимым и для читателя, «здесь и сей-
час»: «Вот он каков игумен Панкратий (Жердев), возглавляющий 
братию Спасо-Преображенского Валаамского монастыря, прежде 
состоявший в  Свято-Троицкой Сергиевой Лавре на послушании 
эконома. Строг во взгляде и  слове»; «Вот и время правления игу-
мена Дамаскина (1839—1881  гг.)  — целая эпоха в  жизни Вала-
амского монастыря (да еще какая), начало внешнего процветания 
обители, при высокой внутренней монашеской жизни».18 В  одном 
из таких предложений автор открывает суть своего отношения ко 
времени: «И вот — вновь садовод Григорий, через век. Даже так: 
из XIX в  XXI». Следуя авторской логике и  отвлекаясь от кон-
кретного эпизода, можно уточнить — не из XIX в., а из глубины 
первых веков исповедания христианства на Руси. Не  случайно во 
втором очерке автор, рассказывая нам о  святом Стефане Сурож-
ском (скончался ок. 795 г.) и о чудесах, произошедших у его раки, 
подчеркивает, что летняя резиденция святителя находилась в Ки-
зилташе (район современного Судака) во второй половине VIII в., 
т.  е. «за два столетия до крещения Руси». Преодолевая истори-
ческое время, мы обретаем пространство «вне времени», которое 
зримо, очевидно являет нам духовную преемственность и  в  кото-

	 17	Минаков Ст. Печать обители // http://ruskline.ru/analitika/2007/09/ 
19/pechat obiteli (дата обращения: 05.12.2014).
	 18	Там же.



417

ром вместе с нами пребывают все святые и мученики за веру, все 
почившие православные, поминаемые на службе: «…начинаю по-
минать имена, список которых открывается схимонахами, за ними 
следуют иные монашествующие, священники, послушники, миряне 
〈…〉 имена подвижников, восстающие из глубин лет (веков), словно 
сливаются с не столь давно преставившимися (а рядом ведь слыш-
ны другие имена, озвученные чтецами по другим синодикам), объ-
единяясь в  единую великую поминальную ораторию. Мы словно 
окликаем их души, просим за них, входим с ними в связь. И если 
умственным взором попытаться взглянуть на это „призывание“ 
из космоса, с небес, то увидишь-услышишь впечатляющую, вели-
чественную картину одновременного в  этот час „голосового чте-
ния“ — вне границ меж живыми и мертвыми».19

Радостью об обретенном Христе и  любовью к  Нему согре-
ты щедро приводимые автором цитаты из Священного Писания 
и святоотеческих трудов. Все они в общем цельном контексте вос-
принимаются как знаки сердечного знания о  «мирах иных» и  как 
возможность к ним прикоснуться.

Связь времен осуществляется и  через слово поэта, художни-
ка. Потому так много здесь «литературы», так органичны цитаты 
из И.  Шмелева, из русских поэтов  — Ф.  Тютчева, С.  Есенина, 
О.  Мандельштама, Э.  Багрицкого, Ю.  Кублановского и  других. 
В  очерке «Из красного в  красное. Хожение на Кизилташ» Ми-
наков приводит собственное стихотворение о мученической смерти 
игумена Кизилташского Свято-Стефано-Сурожского монастыря 
отца Парфения:

Сугдея, Солдайя иль Сурож 〈…〉
А мне же все грезится: весь
В огне преподобный Парфений,
Сожженный татарами здесь…20

Соединение «стихов и  прозы остраняет и  обостряет природу 
того и другого»,21 сообщая рассказу пронзительное звучание и уси-
ливая воздействие на читателя.

	 19	Там же.
	 20	Минаков  Ст. Из красного в  красное. Хожение на Кизилташ // 
http://magazines.russ.ru/novvi_mir/2009/8/mil.html/ (дата обращения: 
08.12.2014).
	 21	Капинос Е. Малые формы поэзии и прозы (Бунин и другие). Ново-
сибирск, 2012. С. 8.



418

Рассказ о  трех святых в  этом очерке художественно тонко 
поддержан сквозным цветовым сюжетом, связанным с  объемной 
символикой красного. От заголовка и  эпиграфа из стихотворения 
Ю. Кублановского — «…Красное — это из красного в красное / 
В стынущей честно груди…» — повествование движется к целому 
ряду реалий и  предметов  — Краснокамск, цвет камня, ленточки 
и  крестики красного цвета, указывающие паломникам путь к  мо-
настырю, «красные кровли», «красная церковная луковка» и  т.  п. 
И,  наконец, в  финале Минаков использует ярко выразительный 
образ  — «среди красных камней»  — иконка «Ангела-храните-
ля в  красном (!) одеянии». Цвет не  столько «раскрашивает» мир, 
о  котором рассказывается, сколько символически интерпретирует 
его. Страдания и кровь мучеников за веру, пламя, в котором сгоре-
ло тело отца Парфения, «военного и церковного орденоносца, героя 
Крымской кампании 1854—1855 гг., умницы, автора оригинальных 
инженерных изобретений по подъему затонувших кораблей»,  — 
все это красный. Но хоругви вишневого (сгустившегося красного) 
цвета и Ангел-хранитель в красном как цвет богослужения во вре-
мя Страстной, Вербного и Воздвижения Креста Господня уже не-
сут иное значение — Преображения и Господней Любви. Эта сим-
волика акцентирована образом светящегося семиметрового креста, 
который втащили на Святую вершину под руководством командира 
бойцы местной воинской части: «И — чудо: крест светился затем 
всю ночь! Да таким необыкновенным светом, что у  военнослужа-
щих и  членов их семей, которые выходили на улицу взглянуть на 
диво, захватывало дух».22

Эта же символика продолжена в  образе «нескольких зеленых 
ростков», которые пробивались «из слегка увлажненного углубле-
ния в полу» на фоне «красных камней». Смысл такого финала более 
чем красноречив: «Истинно, истинно говорю вам: если пшеничное 
зерно, падши в землю, не умрет, то останется одно; а если умрет, то 
принесет много плода» (Ин. 12: 24). Зеленые ростки здесь как жи-
вые свидетельства того, что смерть побеждается верой и жертвен-
ной любовью. Поэтому не случайно, что следующий очерк «О чем 
поет Киселева балка» 23 посвящен пасхальным переживаниям па-

	 22	Минаков Ст. Из красного в  красное. Хожение на Кизилташ // 
http://magazines.russ.ru/novvi mi/2009/8/mil.html.
	 23	Минаков Ст. О чем поет Киселева балка // http://odnarodyna.com.
ua/content/o-chyom-poyot-kiselyova-balka (дата обращения: 08. 12. 2014).



419

ломника. Он рассказывает, как мир, в  котором жертвенной смер-
тью и воскресением Христа побеждена смерть, для православного 
человека становится разноцветным и поющим.

Книга П. Мамонова «Закорючки» — на первый взгляд, совсем 
иного рода. Сдержанный, афористичный стиль письма, снижающие 
всякий пафос бытовые зарисовки… Название знаковое, отсылает 
нас к миру детства, к тому времени, когда мы делаем первые шаги 
нашей сознательной жизни. И это принципиально. Создавая книгу 
о  пути к  Богу, о  душе, он не  просто хорошо понимает, он очень 
лично переживает то, что, говоря словами Евангелия, «если не об-
ратитесь и не будете как дети, то не войдете в Царство Небесное». 
Автор пронзительно передает состояние сыновней беспомощности 
перед Отцом Небесным и  абсолютной открытости, доверчивости 
по отношению к Нему: «Всю жизнь будет мотать. Это нормально. 
Я проще стал относиться. Я грешен, а Бог мой — благ. Вот и тя-
нись к Нему всей своей тощей шейкой, как птенец тянется к чер-
вяку в клюве матери.

Пташечки-голубушки,
ситцевые платьица,
пропоют мне песенку,
солнышко закатится.
Распахну я руки на своем „бегу“.
Не могу не прыгать, просто не могу!»
		 (из миниатюры «Радость», с. 32).

Чувство, с  которым написана книга, хорошо проясняют раз-
мышления епископа Феофана Затворника: «…Премудрость зовет 
к  себе безумных: „кто неразумен, обратись сюда“» (Притч. 9: 4). 
Стало быть, умникам нет входа в дом Премудрости или в св. Цер-
ковь. Умность всякую надо отложить у самого входа в этот дом… 
Входя в церковь, оставь ум свой и станешь истинно умным… Ах, 
когда бы мир уразумел премудрость эту!» 24

П.  Мамонов широко цитирует святых отцов. В  миниатюре 
«Вера»  — Григория Богослова: «Вера есть непытливое согласие» 
(с.  33), в  «Себялюбии»  — Паисия Святогорца: «Когда ты вы-
брасываешь из себя свое „я“, в  тебя бросается Христос» (с.  44), 
а  в «Простоте» (показательно, что миниатюра с  таким названием 

	 24	Феофан Затворник, св. Мысли на каждый день года по церков-
ным чтениям из Слова Божия. М., 1991. С. 35.



420

есть и  во втором и  третьем томах!) приводит слова преп. Амвро-
сия Оптинского: «Где просто, там ангелов со сто; где мудрено — 
ни одного» (с. 56) и Исаака Сирина: «Великая простота прекрасна» 
(с.  74). В книге показано это живое движение души от простоты 
естественной к  простоте великой или совершенной, о  которой пи-
сали святые отцы.

«Закорючки» написаны в  жанре фрагмента, по законам малой 
художественной формы.25 Для этого жанра характерны предельная 
смысловая и  пространственно-временная концентрация, ослабле-
ние фабульного начала и  целая система минус-приемов, те «про-
пуски», которые и формируют из всякого рода недоговоренностей 
и  отрывочности «плотность» текста, его семантический объем.26 
Своеобразными центрами книги, словно собирающими вокруг себя 
зарисовки и впечатления, становятся емкие афоризмы самого авто-
ра: «Жить очень сложно. Очень мало любви и много одиночества. 
Долгих трудных часов, когда никого нет или вообще никто не ну-
жен… Тогда протягивает руку Бог. Когда уже не ждешь и не мо-
жешь простить» («Любовь», с. 40); «Нельзя подменять настоящее 
ловко сказанным; времени нет» («Творчество», с.  49); «Нету чи-
стой памяти. Всегда все завернуто в это мгновение» («Воспомина-
ния», с. 60); «Одному Богу известно, как бывает тяжело. Но Богу 
известно» («Помощь», с. 65) и т. п.

Среди афоризмов есть особые  — парадоксально-метафориче-
ские: «Внимательно отнестись, каждое дело  — снежинка: веточ-
ка, лучи, таинственный смысл» («Снежинка», с. 59); «Ветер гонит 
пыль» («Гонения», с. 71); «Утром вышел: снег, в поле охотник и со-
бака прыгает. Присмотрелся… — две елочки» («Мнение», с. 73), 
а  также  — прямо выводящие читателя в  бытовую, предметную 
сферу ежедневного человеческого существования: «Дед разговари-
вает с внуком. У деда нормальное лицо, и внук правильно показы-
вает рукой вдаль» («Отцы и  дети», с.  68) и  т.  п. Этими афориз-
мами, выполняющими функцию семантических и композиционных 

	 25	Понятие малой формы, фрагмента обосновывается в  статье 
Ю. Н. Тынянова о Тютчеве. См.: Тынянов Ю. Н. Вопрос о Тютчеве 
// Тынянов Ю.  Н. Поэтика. История литературы. Кино. М., 1977. 
С. 38—51.
	 26	См. об этом подробнее в указанной выше статье Тынянова и моно-
графии Е. В. Капинос.



421

«узлов», не только акцентируются основной смысл и тон произве-
дения, но и  создается его ритмическая структура. Концентрация 
мысли такова, что содержание некоторых миниатюр умещается 
в  одно слово: «Знание», «Тишина», «Лень», «Завтра» и  т.  п. На 
фоне такого плотного текста ярче проступает поэзия тех фрагмен-
тов, в которых автор передает восхищение красотой Божьего мира. 
Один из замечательных примеров — миниатюра «Смирение» (34). 
А  кроме того, значение фрагмента подчеркивается нередко поэ-
тическими вкраплениями, соединение «стихов и  прозы остраняет 
и обостряет природу того и другого».27

Темы включенных в  книгу фрагментов различны  — от самых 
высоких  — «Святой Дух», «Божий мир», «Причастие», «Храм» 
и т. д. до бытовых, повседневных — «Волосы», «Мышь», «Муха», 
«Персики», «Лень», «Комфорт» и  проч. Поводы для размышле-
ний, на первый взгляд, могут показаться случайными, спонтанны-
ми, прямо не связанными друг с другом. Однако среди как будто 
совсем свободного разнообразия есть фрагменты с повторяющими-
ся названиями. Их восемь, и  они имеют характер вариаций. Мы 
встречаемся с эффектом тематического возврата, а «возврат всякий 
раз меняет качество темы, и даже если она точно повторена… то 
ее переживание будет новым».28 Более того, повторенные дважды 
среди многих других эти заголовки, по существу, прочерчивают 
символический сюжет книги: «Гонения» — «Смирение» — «Со-
весть»  — «Простота»  — «Счастье»  — «Надежда»  — «Ра-
дость» — «Христос». Словно обозначаются основные константы 
и  вехи духовного пути человека. А  пуантированный финал, про-
диктованный законами жанра малой формы, дает не только эффект 
возрастания смысла, но и усиливает степень соотнесенности отдель-
ных составляющих в произведении. Так, первый том завершается 
фрагментом «Благая весть», включающим цитату из Евангелия от 
Луки, второй  — миниатюрой «Красота», а  третий  — фрагмен-
том «Христос», в  котором цитируется о.  Дмитрий Смирнов (его 
определение христианства из проповедей), а также преп. Макарий 
Египетский: «Ни на небе, ни на земле я не встречал ничего более 
прекрасного, чем душа человеческая» (с. 74).

	 27	Капинос Е. Малые формы поэзии и прозы. С. 8.
	 28	Там же. С. 7.



Завершая так серьезно и  высоко каждый свой том, П. Мамо-
нов подчеркивает самое главное — стремление показать, как душа 
человеческая, пробужденная Благой вестью к  подлинной духов-
ной жизни, преображается, постигая в самых неожиданных вещах 
и обстоятельствах красоту Христовой Истины.

Книги, о которых идет речь, дают читателю возможность сер-
дечно прикоснуться к бесценному опыту этого постижения. А си-
стемный анализ образно-символической и  формальной структуры 
этих вещей позволяет говорить о  возвращении современной лите-
ратуры к традициям духовной прозы.


