
467

Н .   Н .   В И Х Р О В А

И. С. АКСАКОВ и Н. С. СОХАНСКАЯ:
Перипетии творческого взаимодействия*

На фоне литературно-общественных споров в  русской литера-
туре 1840-х — 1850-х гг. XIX в. о «гоголевском» и «пушкинском» 
направлениях славянофилы выработали свою историко-литератур-
ную концепцию, которая содержит следующие положения: русская 
литература в  своем развитии миновала и  пушкинский, и  гоголев-
ский периоды; они были необходимы и исторически закономерны, 
однако к  середине XIX  в. исчерпали себя; в  перспективе следует 
ожидать литературу «синтеза», которая будет отражать истинный 
народный дух и в форме, и в содержании; создать такую литерату-
ру будет способен такой художник, который будет един с народом 
в главном — языке и вере. Характерно, что А. С. Хомяков в статье 
о творчестве С. Т. Аксакова утверждал, что в художественном от-
ношении он пошел дальше Пушкина и Гоголя, усвоив достижения 
обоих гениев.1 Именно с  именем С.  Т.  Аксакова связывал Иван 
Аксаков «оправдание великого призвания русской литературы». 
5 ноября 1857 г., поднимая тост в честь своего отца, он произнес: 
«Пусть же оправдается современное великое призвание русской 
литературы, пусть высоко горит ее светоч, озаряя путь русскому 
обществу, разливая свое сияние всюду, мимо всех преград, еще по-
ставленных ему трусливым невежеством!

	 *	Исследование выполнено при финансовой поддержке РГНФ (про-
ект № 15-04-00103).
	 1	Русская Беседа. 1859. Кн. III. С. II.



468

Господа! Именем моего отца предлагаю тост в  честь высоко-
го подвига, предстоящего современному русскому общественному 
слову, в честь русской литературы!» 2

Творчество С.  Т.  Аксакова было единодушно восторженно 
принято не  только славянофилами, которые подчеркивали, что он 
первый посмотрел на жизнь не с отрицательной, а положительной 
стороны (Гиляров-Платонов, Хомяков). Иван Аксаков, присоеди-
няясь к  общему мнению по поводу языка и  положительного на-
правления творчества отца, отмечал еще одну особенность, которая 
роднила его с  Гоголем: честность, искренность. Тематика произ-
ведений С. Т. Аксакова сугубо автобиографична, он максимально 
открыт обществу, не  таит темных сторон своего рода и  не  боится 
утомить специфическими подробностями личных увлечений. Свое 
отношение к творчеству отца И. Аксаков со всей очевидностью за-
явил в речи, произнесенной на чествовании С. Т. Аксакова 5 ноября 
1857  г., где особо подчеркнул: «…Перед лицом всей России с  за-
конной гордостью могу сказать: мой отец — честный писатель!» 3

Нравственному понятию честности И.  Аксаков придавал осо-
бое значение, достаточно вспомнить передовую «Дня», где он 
рассуждает о  различии дефиниций чести и  честности и  прихо-
дит к  выводу о  том, что «все, что  есть доброго в  практических 
результатах чувства чести, достигается вполне началом честно-
сти в человеке, началом высшим, нравственным, положительным, 
несравненно более животворным. 〈…〉 Мы должны проникнуть-
ся убеждением, что судьба нашего дорогого отечества зависит от 
личного нравственного подвига каждого из нас и что никакое вне-
шнее могущество не прочно и не спасет Россию при мертвенности 
нашего личного духа, при слабости нашей личной гражданской 
нравственности, при отсутствии в нас деятельной, движущей нрав-
ственной личной воли!» 4 За этими словами Аксакова стоит общая 
славянофильская установка на возведение личной нравственности 
в  ранг высшего и  универсального критерия определения истинно-
сти любого общественного, художественного и духовного рода дея-
тельности. Причем Хомяков, Самарин, Киреевские и  Аксаковы 
не только декларировали эту установку, но и лично являли образец 
нравственного, чуть ли не  праведного образа жизни: целомудрие, 

	 2	РО ИРЛИ. 10788.
	 3	Там же.
	 4	День.1863. 19 окт. № 42. С. 1—2.



469

честность, истовая религиозность.5 С высоты таких нравственных 
позиций трудно было найти литературную фигуру, которая бы со-
ответствовала бы высоким славянофильским требованиям. Именно 
несовершенства нравственного облика Пушкина, отсутствие «ба-
совых аккордов», по мнению Хомякова, не  позволяют перед ним 
«благоговейно кланяться»,6 а  значит, он не  может быть истинно 
народным поэтом.

И. Аксаков проблему нравственности в искусстве считал остро 
актуальной. Еще в  1856  г. в  славянофильской «Русской беседе» 
вышла статья Ап. Григорьева «О  правде и  искренности в  искус-
стве», которая заслужила сочувственный отклик И.  Аксакова 7: 

	 5	О. С. Аксакова писала после смерти дочери Веры: «Душа моя пере-
полняется горестью; сильно чувствую потерю моих необыкновенных, 
в полном смысле нравственных детей моих» (И. С. Аксаков в его пись-
мах. М., 2004. Т. 3. С. 528).
	 6	Цит. по: Кошелев В. А. Пушкин и Хомяков // Временник Пушкин-
ской комиссии. Л., 1987. Вып. 21. С. 39.
	 7	Критические выступления Ап. Григорьева вызывали у И. Аксакова 
стойкий интерес. В 1860-е гг. он внимательно следит за его критикой на 
страницах изданий братьев Достоевских. Аксаков всегда придавал огром-
ное значение степени искренности литературного деятеля; искренность 
и  благородство устремлений в  его глазах имели определенный «резон», 
оправдывающий даже идеологические заблуждения. Не  будучи лично 
близок Григорьеву, Аксаков тем не менее был одним из немногих, кто от-
кликнулся на смерть критика в 1864 году проникновенным некрологом: 
«Несмотря на многие странности, на резкие увлечения в мнениях и выра-
жениях, это был человек искренно, благородно мысливший и писавший, 
горячо преданный русскому искусству, во всех его проявлениях — в му-
зыке, в живописи, в слове, и в особенности на русской сцене. И мысль 
и  речь его отличались постоянной страстностью: похвале и  порицанию 
отдавался он с такою пылкостию, что приговоры его теряли наполовину 
своего значения; от одной крайности бросался он нередко в другую проти-
воположную,  — но все 15 или более лет его литературно-журнального 
поприща никто ни разу не мог заподозрить Аполлона Григорьева в неис-
кренности, двусмысленности, в нечистоте побуждений…» (День. 1864. 
3 окт. № 40. С. 20).

О диалоге между славянофилами и почвенниками по поводу Коханов-
ской см. статью: Кунильский Д. А. Статья во «Времени» о Кохановской: 
об одной встрече почвенничества и славянофильства // Достоевский и со-
временность: Материалы XXVII Междунар. Старорусских чтений 
2012 г. Великий Новгород, 2013. С. 115—121.

Думается, можно видеть и  прямое влияние Григорьева на Аксакова 
как критика, когда в 1870-е гг. тот буквально склоняется к григорьевской 
мысли, что значение искусства «высшее, чем наука».



470

«Статья Аполлона Григорьева, хотя и написана увесистым языком, 
однако очень занимательна по вопросу, которому она посвящена, 
вопросу вполне современному и близкому каждому из нас. Он его 
слабо решает, вообще не обнимает вопроса во всей его полноте, но 
чрезвычайно важно, что вносится такой нравственный критериум 
в  эстетику».8 Интересно, что в  это время и  Хомяков характери-
зовал Григорьева как «решительного славянофила», шли перего-
воры критика с  А.  И.  Кошелёвым о  постоянном сотрудничестве 
в  «Русской беседе», тем не  менее позиции Григорьева и  славяно-
филов несколько расходились. Главное различие сам Григорьев 
видел именно в  разных взглядах на искусство. Так, Кошелёву он 
писал 25 марта 1856  г.: «Главным образом мы расходимся с  вами 
во взгляде на искусство, которое для вас имеет значение только 
служебное, для нас совершенно самостоятельное, если хотите  — 
даже высшее, чем наука. Когда я  говорю, что главным образом 
мы в  этом расходимся, то говорю не  совсем точно,  — надо бы 
сказать: единственно в этом, — во всем остальном, т. е. в учении 
о  самостоятельности развития, о  непреложности православия, мы 
(по крайней мере я  лично) охотно признаем вас старшими, а  себя 
учениками. 〈…〉 Вот наши различия положительные. Из них вы-
текают покамест наружу, литературно, вот какие последствия: 
1) большее сравнительно с вами поклонение Пушкину и меньшее 
сравнительно с  вами же поклонение Гоголю; 2) значительнейшая 
сравнительно с  вашею оценкою оценка некоторых литературных 
явлений настоящей минуты нашей».9

Славянофилы действительно возводили в  культ творчество 
Гоголя, связывая с  ним надежду, что он преодолеет собственное 
«отрицательное» направление «положительным» во втором томе 
«Мертвых душ». Для Ивана Аксакова Гоголь в  первую очередь 
являл образец наивысшей цельности художника, в  котором нет 
разделения на «писателя и  человека, члена общества».10 И  в  этой 
позиции Аксаков был даже более последовательным, чем старшие 
славянофилы, большинство которых с  неодобрением отнеслось 
к  «Выбранным местам из переписки с  друзьями» Гоголя из-за 
предпринятой писателем прямой проповеди слова Божия, считая, 
что «христианин» погубил «художника». По мнению Аксакова, 
	 8	Аксаков И. С. Письма к родным (1849—1856). М., 1994. С. 468.
	 9	Колюпанов  Н.  П. Биография А.  И.  Кошелева. М., 1889. Т.  2. 
С. 259—260.
	 10	Там же. С. 18.



471

«вся мученическая, художественная деятельность Гоголя, все его 
существование, писание „Мертвых душ“, сожжение их и  смерть, 
все это составляет такое огромное историческое событие, с  таким 
необъятным значением, от которого дух захватывает».11

В  1852  г. Иван Аксаков публикует в  редактируемом им са-
мим «Московском сборнике» статью-некролог «Насколько слов 
о  Гоголе», в  которой акцентирует внимание на смене литератур-
ных эпох, конце гоголевского периода и  ожидании нового имени, 
предсказанного самим Гоголем в «Выбранных местах из переписки 
с  друзьями», которые цитирует Аксаков: «Нет, не  Пушкин и  ни-
кто другой должен стать в образец нам: другие времена пришли».12 
Гоголь указывает, что «христианским, высшим воспитанием дол-
жен воспитаться теперь поэт», для того чтобы иметь конкрет-
ное воздействие на общество. Пушкин, по мнению Гоголя, почти 
не имел влияния на общество, зато сыграл решающую роль в об-
разовании целой плеяды даровитых поэтов, «которые не  выказа-
ли бы собственного поэтического огня и  благоуханных движений 
душевных, если бы не  были зажжены огнем поэзии Пушкина».13 
Однако время требует теперь не развитие поэзии «в  самой себе», 
а  появление поэта-христианина, который бы смог могущественно 
воздействовать именно на общество. Аксаков очень внимательно 
читал и перечитывал «Выбранные места из переписки с друзьями» 
Гоголя и  особенно был удовлетворен его пониманием «существа 
русской поэзии». В  отличие от остальных славянофилов Аксаков 
в положительном ключе воспринял это произведение писателя, так 
как почувствовал в нем мощный нравственный практический про-
рыв  — из выдуманного художественного мира в  мир реальный. 
А еще Аксаков увидел наконец разрешение проблемы примирения 
религии и жизни и был убежден в том, что «Гоголь искренен, что 
он действует так по обязанности, налагаемой на него убеждением, 
что все это может быть полезно людям».14

	 11	Письмо И. С. Аксакова к И. С. Тургеневу от 26 февраля 1852 г. // 
Письма С.  Т., К.  С. и  И.  С.  Аксаковых к  И.  С.  Тургеневу. М., 1894. 
С. 18.
	 12	Гоголь Н. В. Выбранные места из переписки с друзьями. М., 1990. 
С. 259.
	 13	Там же. С. 233.
	 14	Аксаков И. С. Письма к родным (1849—1856). С. 347. Кстати го-
воря, смерть Гоголя для всего славянофильского кружка с очевидностью 
высветила правоту Аксакова (см., например, утверждение Ю. Ф. Сама-



472

После смерти вождей славянофильства Аксаков осознает себя 
чуть ли не единственным «душеприказчиком» славянофилов и счи-
тает своим долгом «служить памяти Хомякова и брата, печатая их 
статьи и  доказывая своими статьями, что мысль их жива и  пло-
дотворна 〈…〉. Она как фонарь, светящий в  будущее».15 Аксаков 
считает, что главная задача в это время — формирование народно-
го самосознания общества. Вместе с тем он продолжает борьбу за 
«новую литературу», «литературу синтеза», ростки которой видит 
в творчестве Кохановской (Н. С. Соханской).

Писательница привлекла внимание славянофилов после выхо-
да повести «После обеда в  гостях». Весьма сочувственный отзыв 
К.  С.  Аксакова, а  затем Гилярова-Платонова, благожелательное 
отношение Хомякова решили дальнейшую творческую судьбу пи-
сательницы. Иван Аксаков, давно искавший новое имя в  литера-
туре, которое соответствовало бы славянофильским эстетическим 
представлениям, с  энтузиазмом остановился на Кохановской. Ак-
сакову, видимо, могло показаться, что в  творческой индивидуаль-
ности писательницы удачно соединились черты, напоминавшие 
Гоголя (малороссийский бытовой и  языковой колорит, глубокая 
религиозность) и С. Т. Аксакова (автобиографичность, «семейная» 
тематика, тонкий психологизм). Неслучайно, может быть, в  пере-
писке с Соханской по поводу ее произведений Аксаков весьма ча-
сто упоминал в качестве авторитетов именно Гоголя и С. Т. Акса-
кова.16 Помимо этого, славянофилов привлекали и такие ее черты, 

рина, что Гоголь изнемог перед громадностью «задачи обновления худо-
жества в живой струе христианства» (Самарин Ю. Ф. Статьи. Воспоми-
нания. Письма. М., 1997. С. 193).
	 15	Письмо кн. Е. А. Черкасской от 6 февраля 1861 г. цит. по: Коше-
лев В. А. Век семьи Аксаковых // Север. 1996. № 4. С. 83. Тем не менее 
современники отчетливо видели отличие аксаковского «Дня» от выступ-
лений прежних славянофилов. Так, в «Собрании материалов о направле-
нии различных отраслей русской словесности за последнее десятилетие 
и отечественной журналистики за 1863 и 1864 гг.» (СПб., 1865), подго-
товленном для Министерства внутренних дел, гр. П. И. Капнист утвер-
ждал: «Что касается до „народности“, то и это понятие Киреевские при-
меняли к религии, Хомяков — к науке и искусству, а И. Аксаков уже по 
преимуществу к общественному и политическому строю, сходясь в этом 
случае с самыми радикальными тенденциями самых крайних „западни-
ков“, прежних непримиримых врагов славянофильства» (С. 63).
	 16	См., например, по поводу повести «Гайка»: «Великое дело — мера 
и  стройность всех частей произведения. Гоголь особенно хлопотал об 
этом, отец мой также это проповедовал, а  они оба  — великие знатоки 



473

как удаленность от столиц, близость к народу, знание фольклора, 
глубокая религиозность и личная нравственность. Все это позволи-
ло Аксакову с энтузиазмом заключить: «Вы наша, т. е. ваша дея-
тельность имеет для нас большое значение, уже уяснена и опреде-
лена нами 〈…〉 философски, исторически, филологически и проч.» 17 
Вместе с  тем, поскольку Аксаков понимал, что сама Соханская 
имела весьма поверхностное представление о славянофильстве, он 
взял на себя задачу ею руководить и направлять ее талант в нуж-
ное русло, о чем со всей очевидностью свидетельствует их перепис-
ка, длившаяся без малого тридцать лет. Другими словами, «прак-
тический» Аксаков решил воплотить «славянофильскую» теорию 
в жизнь.

Почти каждое произведение писательницы Аксаков подвергал 
строгой критике. Он не вполне доверял даже ее фольклорным по-
знаниям. Так, в письме к родным он предупреждает, чтобы отдали 
статью Кохановской сначала прочитать К.  Аксакову: «Дело идет 
о  песнях, а  тут она может сделать грубый промах в  определении 
народности самой песни».18

Отдельная история связана с  публикацией статьи «Степной 
цветок на могилу Пушкина», написанной в  1857-м, но опублико-
ванной только в  1859  г. в  «Русской беседе» после серьезного ре-
дактирования Аксаковым.

Первоначально Соханская предполагала отдать статью А. В. Дру-
жинину в «Библиотеку для чтения», однако он отказался ее печа-
тать, протестуя против попытки представить Пушкина «пламен-
ным пророком-христианином», «чего на самом деле не было и что, 
впрочем, вовсе нейдет к делу».19 Иван Аксаков счел нужным пред-
варить публикацию «Степного цветка…» обширным полемическим 
ответом Соханской Дружинину, который в письме к ней высказал 
причины, по которым он «находил эту статью незаслуживающею 
печати».20 Соханская отвечает следующим образом: «Отрицать ре-
лигиозность в Пушкине в последние годы его жизни в пору могу-
чего самобытного развития его гения — это почти все равно, что 
утверждать, будто бы с  лицейской скамьи и  до могилы Пушкин 

и учители в этом деле» (Аксаковы в переписке с Н. С.Соханской (Коханов-
ской (1858—1883)) // Русское обозрение. 1897. Т. 43, февр. С. 580).
	 17	Там же. С. 575.
	 18	Иван Сергеевич Аксаков в его письмах. М., 2004. Т. 3. С. 61.
	 19	Русская беседа. 1859. Кн. V. С. 14.
	 20	Там же. С. 11.



474

оставался неизменным певцом Вакха и  Киприды 〈…〉 И  как вы 
думаете: идет ли к  делу или оно вовсе не  идет: проследить этот 
вопрос о религиозности в нашей литературе — как он открывается 
в представителе ее Пушкине и что из того может следовать. А очень 
может следовать то, что, коснувшись этого вопроса, наша литера-
тура войдет в  соприкосновение с  глубокими, жизненными основа-
ми народного характера и  оттого сама получит глубину, которой 
у нее нет, и из этой-то глубины встретит положительно-прекрасные 
идеалы, которых тоже, к сожалению, в нашей литературе нет».21

В  первой части статьи писательница подвергает анализу пуш-
кинские стихотворения, посвященные теме поэта и  назначения 
поэзии, и  приходит к  мысли, что Пушкин был одним из великих 
поэтов-пророков, несомненно, посланный России Богом, который 
в  некоторых своих стихах выразил «веру в  высшее духовное, ре-
лигиозное предопределение его таланта».22 Именно поэтому цен-
тральным звеном в «эпопее духа» поэта становится стихотворение 
«Пророк», в  котором со всей очевидностью отразился эпический 
характер пушкинской поэзии: «Это чисто библейский эпос во всем 
величии священных картин и  образов повествуемого события».23

Вторая часть статьи Соханской, которая показалась Аксакову 
«несколько слабее», посвящена вопросам общественной значимости 
поэзии Пушкина, патриотизма поэта, его народности, всеохват-
ности его творчества, высокого религиозного настроя его послед-
них произведений, несправедливой непризнанности критикой его 
творчества последнего периода («Онегина», «Полтавы», «Бориса 
Годунова»). В  статье содержалась и  полемика с  некоторыми су-
ждениями о  творчестве Пушкина П.  В.  Анненкова и  Некрасова. 
Интересно, что Соханская, протестуя против «ревнителей поль-
зы», дискредитирует сразу и защитника «чистого искусства» Ан-
ненкова и приверженца общественной пользы искусства Некрасо-
ва: «…ревнители пользы строят систему недостойных обвинений 
против Пушкина: будто бы он в  своем исключительном значении 
художника отрешал себя от общества; не признавал над собою прав 
гражданства  — почти перестал быть сыном родной земли; как 
служитель изящного, не принадлежал толпе (и очень естественно, 
потому что изящное не есть достояние толпы). „Не надо забывать, 

	 21	Там же. С. 15.
	 22	Там же. С. 67.
	 23	Там же. С. 35.



475

однако ж, — говорит издатель «Материалов для биографии Пуш-
кина», — что все отвлеченное и неприложимое к жизни в теории, 
исправлено было практическим смыслом самого поэта, который ни-
когда не мог отделиться от исторического и действительного быта 
родины, от окружающих явлений природы“ и  пр. и  пр. По сча-
стью для нас, Пушкин не имеет нужды в  таком снисходительном 
оправдании 〈…〉. Что это за поэт, которому мы даем имя нашего 
великого поэта, если его поэзия принадлежала не  нашей жизни, 
а немецкой теории?» 24 А позиция Некрасова, относительно Пуш-
кина, высказанная в  стихотворении «Поэт и  гражданин», вообще 
приравнивается Соханской к  репликам «толпы» из пушкинского 
стихотворения «Поэт и  толпа». Говоря о  народности Пушкина, 
Соханская пускается в философские рассуждения: «На своем бла-
городном лице он (Пушкин. — Н. В.) выносит полнейший отпеча-
ток мировой личности своего народа в  ее высших, основных про-
явлениях, а не в обыденных нуждах и житейском волненье толпы. 
И так удаляясь от толпы и входя в самого себя, поэт этим самым 
приближается к  исполнению своего назначения, отстраняя все 
мелкое и случайное, чем бессознательно живет и движется чернь, 
и вступая под вдохновенное осенение того широкого национального 
чувства, с  каким родной народ поэта принимает в  себя вековые 
истины и  развивает их в  своей высшей сознательной жизни  — 
в мире идей и идеалов родного поэта».25

Аксаков верно заметил, что оригинальность данной статьи за-
ключалась в  необычном художественном осмыслении нескольких 
пушкинских стихотворений, в  которых Соханской удалось выра-
зить свое понимание духа поэзии Пушкина. В целом же сочинение 
Соханской явно грешило эклектичностью: в ней явственно ощуща-
лись отзвуки высказываний о Пушкине Гоголя, Белинского, Кат-
кова, Ап. Григорьева.

Аксаков, впрочем, нашел статью вполне «славянофильскою» 
и был в целом согласен с подобной трактовкой пушкинского твор-
чества. «Статья ваша о  Пушкине,  — писал он автору,  — самое 
торжественное ему оправдание, его истинное прославление. Никто 
до сих пор не взглянул так глубоко в самую суть его поэзии, не вы-
хватил так смело из этой глуби самых сокровенных перлов, которые 
и  для него самого не  были предметом ясного сознания и  которые 

	 24	Там же. С. 49.
	 25	Там же. С. 54.



476

по внутреннему инстинкту он даже уберегал от чужого пытливо-
го взора».26 Тем не менее Аксаков, прежде чем поместить статью 
в  славянофильском журнале, высказал автору довольно много за-
мечаний в письмах от 20 июля и 5 августа 1859 г.

Главный недостаток статьи Аксаков видит в отсутствии истори-
ческого подхода к пушкинскому творчеству: «Для полноты этюда 
недостает (простите славянофилу!) той исторической точки зрения, 
без которой едва ли понятна преемственность поэтической и вооб-
ще литературной деятельности на Руси и  отношение их к  народу 
и  народности».27 Соханская трактует народность в  духе Катко-
ва.28 По ее мнению, народность выражается в поэте через чувство, 
«с каким каждый народ принимает и водворяет в своей жизни до-
бытую общими усилиями истину»; поэт, таким образом, «есть выс-
шее индивидуальное проявление 〈…〉 народности».29

Аксаков же вообще избегает напрямую говорить о народности 
поэта в широком смысле, ограничиваясь утверждением, что народ-
ность проявилась лишь в  некоторых стихотворениях, причем тут 
же вводит в свои размышления характерный славянофильский от-
тенок: «Гений Пушкина особенно виден в  том, что, несмотря на 
иностранное воспитание и его, и общества, он в некоторых произ-
ведениях своих, едва прикоснувшись к народной речи, умел глубоко 
схватить всю внутреннюю субстанцию этой речи. Но и он томился 
чувством сиротства, которым болеют все наши великие художни-
ки и  деятели, т.  е. отрешенности от народа сознанием своей бес-
почвенности, недостатком жизненной реальности положительных 
идеалов. В  Пушкине, впрочем, эта скорбь слышна была менее, 
опять вследствие причин исторических. В нем и не могло быть той 
рефлексии, того разъедающего анализа, того реального отрицания 
(а не отвлеченного только), который внес в общественное сознание 
Гоголь на благо и спасение наше».30

Принципиальный характер носит замечание Аксакова, касаю-
щееся вопроса о  «полезности» искусства. Он придерживается 
мнения, которое уже высказывалось Дружининым и Ап. Григорь-
евым в  связи с  оценкой именно пушкинского творчества, но ко-

	 26	Русское обозрение. 1897. Т. 43, февр. С. 584.
	 27	Там же. С. 585.
	 28	Между прочим, Аксаков считал статью Каткова «Пушкин», опуб-
ликованную в «Русском вестнике» в 1856 г., «одной из лучших».
	 29	Русская беседа. 1859. Кн. V. С. 54.
	 30	Русское обозрение. 1897. Т. 43, февр. С. 584.



477

торое у  него уже давно выработалось в  результате самостоятель-
ного осмысления значения пушкинской поэзии: истинная поэзия 
имеет не  «материальную» пользу, воздействующую на общество, 
а  духовную пользу, облагораживающую душу каждого человека. 
Замечание Аксакова содержит также характерный полемический 
выпад против Некрасова (можно предположить, что и против по-
зиции «Современника» в целом). Редакторская оговорка Аксакова 
касалась интерпретации Соханской стихотворения «Поэт и  тол-
па»: «Мы должны сделать здесь оговорку такого рода: что под 
словом «чернь» Пушкин не разумел простой народ, людей бедных 
и  не  имущих хлеба, чему доказательством служит анекдот о  том, 
как он прочел эти стихи в доме высшего круга. Что в сочувствии 
и  уважении к  народу мы не  уступим ни  гражданину-Некрасову 
и  никому, но что тем не  менее мы думаем, что значение поэзии 
важно и  полезно именно тем благотворным действием, которое 
поэзия производит в душе человека, что «сладкие звуки и молит-
вы» перевоспитывают нас, действуют положительно, а  не  от-
рицательно, что благо, что  есть такие люди, которые не  прико-
вывают свой дар к  временным случайным вопросам и  гремят нам 
истинами вечными и т. п.». Это было одно из стойких убеждений 
Аксакова. Соханская не вполне последовательно учла это замеча-
ние Аксакова. Полемизируя с  «ревнителями пользы», она горячо 
выступает против объяснения пушкинского понимания роли поэ-
зии как следствия «немецкого влияния» на поэта. Писательница 
считает, что «не  отвлеченную теорию, извне принятую, развивал 
Пушкин, а жило в нем его собственное художническое чувство».31 
Приводит Соханская в  своей статье и  известный анекдот о  том, 
что Пушкин свое стихотворение «Чернь» («Поэт и  толпа») читал 
в домах высшего света. Однако прямых суждений о благотворном 
действии истинной поэзии на душу человека (что и является обще-
ственной «пользой» поэзии) в ее статье нет.

Несмотря на принятие основной идеи статьи Соханской о  хри-
стианской сущности пушкинского творчества, Аксакова все же 
смущал откровенно иконописный облик поэта, который выходил 
из-под пера писательницы: «Вы, справедливо говоря о том благо-
душии, которое слышится в стихе Пушкина: „…и с детской резво-
стью колеблет твой треножник“, прибавляете, что тут веяние слов: 
„Отпусти им, не ведят бо, что творят“. Не слишком ли это много? 

	 31	Русская беседа. 1859. Т. V. С. 64.



478

Вспомните, когда и  где сказаны эти святые слова?» 32 Соханская 
все же оставила этот пассаж без изменений, он иллюстрировал ее 
мысль, что «с  дальнейшим ходом жизни не  только не  ослабева-
ла в  Пушкине поэтическая вера в  высшее духовное, религиозное 
предопределение его таланта, но даже эта вера укреплялась и рос-
ла…»,33 поэтому указанное сравнение не показалось ей неуместным.

Однако с  данным утверждением Соханской оказался не  со-
гласен такой авторитетный славянофил, как Хомяков. По поводу 
статьи «Степной цветок на могилу Пушкина» Хомяков и Аксаков 
в  ноябре 1859  г. обменялись письмами, которые обнаружили раз-
ногласия не только в оценке статьи Соханской, но и в оценке твор-
чества Пушкина в целом.

Хомяков высоко оценил художественное достоинство статьи 
и замысел писательницы, что она «хотела и могла так посмотреть 
на Пушкина 〈…〉 что 〈…〉 проследила, прочувствовала ту способ-
ность в Пушк〈ине〉, которой он не развил, те звуки, которые у него 
разбросаны более как вздохи временного ропота на себя, чем как 
слова сознательного достоинства».34 Но попытка Соханской интер-
претировать творчество Пушкина с религиозно-нравственной точ-
ки зрения показалась Хомякову решительно неубедительной. Ана-
лизируемые стихотворения, по мнению Хомякова, действительно 
шедевры русской поэзии, но они случайны и  не  характерны для 
поэзии Пушкина в  целом. В.  А.  Кошелев, рассматривая отноше-
ния Хомякова к Пушкину, справедливо отмечает: «Именно „душа“ 
смущает Хомякова: сознавая „всеобщность“ Пушкина-поэта, Хо-
мяков не может не совместить ее с бытовым представлением о его 
личности, не спроецировав «душу» на художественные создания.35 
Хомяков, как уже говорилось выше, подходит к Пушкину с меркой 
христианской истины, которая являлась для славянофилов главным 
и  универсальным критерием, и  подводит к  тому же выводу, что 
и  Дружинин: религиозная интерпретация пушкинского творче-
ства «вовсе нейдет к делу». Характерно, что в 1856 г. в «Русской 
беседе» и  Гиляров-Платонов уже высказывал подобное мнение: 
«В  прекрасно-художественной форме, с  сочувствием отстаивая 
права жизни, права факта, права личности, он (Пушкин. — Н. В.) 

	 32	Русское обозрение. 1897. Т. 43, февр. С. 592.
	 33	Русская беседа. 1859. Т. V. С. 67.
	 34	Кошелев В. А. Пушкин и Хомяков. С. 39.
	 35	Там же. С. 40.



479

не покорял в своем поэтическом представлении жизнь в ее высшей 
нравственной, тем менее — религиозной истине».36 Для Хомякова 
художественность и  поэтическое наитие не  показатели истинной 
народности художника. Сравнивая Гете и Шиллера с Пушкиным, 
он пишет: «Хвалите, браните этих людей, но как бы к ним не отно-
сились в художественном сочувствии, вы не можете не признавать 
в них строгих, мужественных, мужских душ, духовных борцов, пе-
ред которыми невольно преклоняешься», а  «Пушкин „измельчал“ 
не  в  разврате, а  в  салоне. От этого-то вы можете им восхищать-
ся, или лучше сказать, не  можете не  восхищаться, но не  можете 
ему благоговейно кланяться».37 Понимая, что этот «нравственный 
императив»  — основа славянофильской эстетики, Аксаков весь-
ма решительно защищает Хомякова от нападок Соханской. Тем 
не  менее, думается, Аксакову в  целом точка зрения Соханской 
на поэта была более близка, чем позиция Хомякова. Во-первых, 
писательница смогла так представить нравственный облик поэ-
та, что он, в  общем, не  противоречил славянофильским идеалам. 
Во-вторых, Аксакова, в противоположность Хомякову, не смуща-
ют представленные в статье Кохановской пушкинские стихотворе-
ния. Даже если предположить, что стихотворение «В начале жизни 
школу помню я…» является, как утверждал Хомяков, «переводом 
из Данта», то, по мнению Аксакова, «это не отнимает достоинства 
у  Пушкина. Его заимствования несравненно выше подлинника. 
Подлинник является просто осчастливленным».38 Наконец, для 
Аксакова всегда было совершенно очевидно, что гений Пушкина 
способен выражать истину («субстанцию народного духа») напе-
рекор внешним преградам, «несмотря на иностранное воспитание 
и  его (Пушкина.  — Н.  В.), и  общества». С  этой точки зрения 
ослаблялось хомяковское утверждение, что Пушкин «развратился 
в салоне».

Кохановская не  ставила себе целью «вместить» творчество 
Пушкина в  славянофильскую концепцию русской литературы по 
той простой причине, что имела о ней весьма смутные представле-
ния. Ее статья не вызвала единодушного положительного отклика 
у  славянофилов. Слабость статьи видел и  Аксаков, который, ка-
залось бы, восторженно ее принял. Об этом свидетельствуют его 

	 36	Русская беседа. 1856. Кн. I. С. 14.
	 37	Цит. по: Кошелев В. А. Пушкин и Хомяков. С. 39.
	 38	Русское обозрение. 1897. № 2. С. 589.



480

многочисленные замечания на статью, высказанные автору в пись-
мах. Более того, некоторое время спустя он даже недвусмысленно 
посоветует ей отказаться от литературной критики, а больше писать 
художественных произведений: «…вы по призванию художник, 
и  ваша исповедь должна быть художественной».39 Тем не  менее 
Аксаков счел возможным поместить статью Кохановской о Пуш-
кине в славянофильской «Русской беседе», так как формально она 
не  противоречила эстетической программе журнала. К  тому же 
со всей очевидностью высветился и  личный нравственно-религи-
озный идеал писательницы, который естественно сказывался в  ее 
собственном художественном творчестве.

К  концу 1850-х гг. Аксаков, осмысляя современный литера-
турный процесс с  «философской» (славянофильской) позиции, 
приходит к  выводам: 1) «отрицательный» этап пройден; 2) соб-
ственное творчество и  творчество других славянофилов, а  также 
новых выдающихся писателей  — Тургенева, Толстого, Гончарова 
и др. — отрицательное, значит, не несет нового слова; 40 3) Гоголь, 
пытавшийся найти положительную альтернативу собственному от-
рицанию, «не там искал» 41 (отказался от художественного творче-
ства в  пользу реальной религиозной проповеди); 4) Пушкин, при 
всей его гениальности, не  может выступать в  качестве положи-
тельного народного идеала, поскольку уже приобрел статус исто-
рического явления и на современном этапе требуется его «оправда-
ние»; 42 5) «Семейная хроника» и «После обеда в гостях» начинают 
собой новую эпоху в литературе»; 43 6) после смерти С. Т. Аксако-
ва реальным живым представителем «положительного» направле-
ния остается Кохановская.

В  1860-е гг. Аксаков не  только неизменно предоставляет Со-
ханской страницы своего «Дня», но и всемерно ей помогает, в том 
числе в практических издательских делах, поддерживает, реклами-

	 39	Там же. С. 599.
	 40	О собственном творчестве Аксаков высказывался так: «Людям, из-
мученным анализом, отрицательным и критическим направлением, едва 
ли доступен синтезис и положительное отношение к жизни, столько чае-
мое и желанное ими» (Там же. С. 594).
	 41	Там же. С. 572.
	 42	Ср. с высказыванием Аксакова о статье «Степной цветок на могилу 
Пушкина»: «Статья Ваша о Пушкине — самое торжественное ему оправ-
дание, его истинное прославление» (Там же. С. 584).
	 43	Там же. С. 569.



481

рует,44 в самых восторженных тонах оценивает ее художественные 
произведения, хотя и  одновременно предъявляет массу замечаний 
стилистического, а  иногда и  содержательного плана. Замечания 
эти, вызывающие в  той или иной степени противодействие или 
согласие писательницы, порой носят характер личных вкусовых 
предпочтений старшего славянофила. Вместе с  тем очевидно, что 
доверительные, интимные взаимоотношения Аксакова и  Сохан-
ской нашли отражение в их творчестве. Так, сообщение Аксакова 
о физическом целомудрии К. Аксакова и Хомякова,45 видимо, ска-
залось в образе положительного эпического героя Кохановской — 
Роя Феодосия Саввича,  — который торжественно признается 
своей невесте, что он девственник. Интересный пример творческо-
го взаимовлияния связан с  повестью Кохановской «Гайка». Еще 
в 1859 г. Аксаков просил эту повесть для публикации в «Русской 
беседе», правда, в переработанном и доработанном виде по сравне-
нию с тем вариантом, который был опубликован в 1856 г. в «Пан-
теоне». В результате настойчивости Аксакова повесть обогатилась 
развернутой финальной сценой, а 24—25 июня 1860 г. Соханская 
писала Аксакову: «Она напечатана в  апрельской книге „Русского 
Слова“ с развитым окончанием и со всем тем, принятым во внима-
ние, на что вы мне указывали, если припомните, в вашем письме. 
〈…〉 Следствием всего этого было то, что (говоря словами корре-
спондента «Русского Слова») „Гайка“ произвела сильное впечатле-
ние на петербургскую публику и возбудила толки и восторженные 
похвалы».46

	 44	Скорей всего данный анонс составлен самим Аксаковым: «С радо-
стью извещаем читателей, что на днях выйдут в свет «Повести Коханов-
ской», две части, содержащие в себе ее лучшие шесть повестей, в том чис-
ле «После обеда в  гостях», «Галерею портретов», «Кириллу Петрова» 
и проч. Всеобщая известность сильного, оригинального таланта г-жи Ко-
хановской ручается за успех этого издания, которого уже давно требовала 
публика и  которое, по всей вероятности, скоро окажется необходимой 
принадлежностью всякой сколько-нибудь порядочной русской библиоте-
ки. Издание изящно» (День. 1863. 12 янв. № 1. С. 18). См. также: Н. Б. 
〈Павлов Н. М.〉 Письма к редактору Дня по поводу повести г-жи Коха-
новской // День. 1864. № 23, 24, 25, 26.
	 45	Русское обозрение. 1897. Кн. III. С. 564—565.
	 46	Там же. С. 170—172. В 1863 г., когда Аксаков занимался изданием 
«Повестей Кохановской», он, за неимением рукописи «Гайки», использо-
вал оттиски из «Русского слова», причем поместил эту повесть в начале 
второго тома.



482

Аксакова особенно восхитил образ главного героя повести  — 
Алексея Леонтьевича, он неизменно вызывал эмоции, сродни 
личной симпатии. Так, в 1861 г. Аксаков писал: «Я бы хотел себе 
в  корреспонденты  — знаете кого? Вот этого господина (прости-
те  — забыл его имя, а  оно так и  вертится на языке, да не  оста-
навливаться же для этого), главного героя вашей повести „Гайка“, 
этого здорового, цельного господина, у которого каждое слово — 
как веское зерно, который весь как ствол, обхватывающий зем-
лю крепкими корнями. Но, к  сожалению, эти господа не  пишут, 
а  когда начнут писать и  рефлектировать, то это верный признак 
ослабления корней и  худосочия. Трудно, чтоб анализ не  помешал 
синтезу; но именно эта задача задана России».47 Аксаков давно 
искал в  русской литературе такой тип мужского героя, которого 
можно было бы примерить к  себе. Ранее такую «мужественную» 
цельность он мог почувствовать, как ни странно, только в женских 
образах.48 Кроме этого, Аксакова, по всей видимости, привлекал 
и христианский взгляд на брак, который всегда торжествовал в по-
вестях Кохановской. На фоне разгара шумных споров по «женско-
му вопросу» в 1860-е гг. Аксаков как редактор славянофильского 
издания, литератор и  частный человек последовательно проводил 
близкий ему консервативный взгляд на роль и значение женщины, 
совмещающий и примиряющий национальный, ортодоксально-пра-
вославный, нравственный и  гуманистически-общественный аспек-
ты.49 Были и личные мотивы для глубокого осмысления сущности 
христианского брака  — предстоящая женитьба в  начале 1866  г. 
на А. Ф. Тютчевой. Период жениховства ознаменовался для Ак-
сакова бурной и  продолжительной перепиской с  невестой (до сих 
пор не  до конца опубликованной), в  которой закономерно цен-
тральное место занимают размышления о сущности брака. В этих 

	 47	Русское обозрение. 1897. № 4. С. 551.
	 48	Ранее уже обращалось внимание на то, что в юношеском дневнике 
Аксаков, обильно цитируя пушкинского «Евгения Онегина», себя, муж-
чину, сравнивает в эмоциональном плане именно с женщиной, Татьяной. 
См.: Вихрова  Н.  Н.  Пушкин в  дневнике молодого Ивана Аксакова // 
Русская литература. 1999. № 2. С. 169—181.
	 49	См.: Вихрова Н. Н. Славянофильская газета «День» (1861—1865) 
о  женском вопросе // Науковий вісник Ізмаїльського державного гу-
манітарного університету: Історичні науки. Педагогічні науки. Філо-
логічні науки: Збірник наукових праць. Ізмаїл, 2013. Вип. 32. С. 104—
109.



483

размышлениях переплавлялись самые авторитетные для Акса-
кова и  глубоко прочувствованные им источники: от евангельских 
и апостольских истин до узнаваемых литературных реминисценций 
из Пушкина, Гоголя, К.  Аксакова и  др. Место повести «Гайка» 
Кохановской среди этих источников  — особое. Видимо, считая, 
что появление финальной сцены этой повести в  какой-то степени 
связано с его настойчивостью или просто чувствуя ее созвучность 
с  личными переживаниями, Аксаков почти дословно воспроизвел 
ее в стихах, посвященных невесте — А. Ф. Тютчевой.50 Стихи со-
держатся в письме от 27 августа 1865 г. и сопровождаются такими 
словами: «Вот тебе на сон грядущий  — знаешь что? Стихи. 〈…〉 
Истинно, я  не  придаю им никакого значения, а  так  — потешил 
себя и надеюсь тебя потешить, да и не отделаны стихи». Приведем 
это стихотворение полностью:

День свой окончив, усталая, хилая,
С Богом усни, моя Анна.
Будь тебе ночь, моя пленница милая,
В радость — свята, безмечтанна.

	 50	Ср. небольшой фрагмент финальной сцены повести, в нем выделены 
фразы, буквально или по смыслу совпадающие со словами аксаковского 
стихотворения:

«Мила склонила свою головку и совсем прилегла к плечу мужа. При-
няв на себя это легкое бремя, Алексей Леонтьевич, кажется, заговорил 
еще бодрее и веселее. 〈…〉

— Започивала! — сказал Алексей Леонтьевич 〈…〉.
— Что ж мы, матушка, только будем смотреть на нее? Так мы никогда 

не  насмотримся. Пусть она привыкает почивать под голос мужа, как 
ведь она засыпала же, пани матерь, под вашу колыбельную песенку.

— Пусть почивает… Ведь она сегодня, пани матери, встала наравне 
со мною, говорил Алексей Леонтьевич этим мягким голосом: Зачем 
это? говорю я. На какую заботу поднялась, Мила? О  чем нужно, 
я позабочусь. Спи, моя мила дорогая… 〈…〉

— Нет, Алексей Леонтьевич! 〈…〉 Будить и покоить — это теперь 
ваше супружеское дело; а я здесь — сторона… Мне и самой на спокой 
пора. Вот перекрестить ее, как мать, я могу. Перекрестила дочь пани 
воеводша и удалилась в дом.

Оставалось Алексею Леонтьевичу самому будить свою детски уснув-
шую на его плече жену. 〈…〉

— Ведь это разор голове започивала как! Мила! Какая ты, выходишь 
соня, Мила!… Да проснись, моя Мила! Матушка была да пошла и бла-
гословила тебя, Мила, слышишь? Крестом перекрестила тебя и соло-
вей, Мила, наше счастье поет — а ты и не слышишь, Мила!..



484

Спи — не смущаясь житейскою битвою:
Есть, кто печется, кто любит.
Бодрствует друг над тобою с молитвою,
Мир твой блюдет и голубит…
Легкое бремя мое! Тихое счастье мое,
Бога мне явная милость.
Мне ль не ласкать ее? Мне ль не беречь ее,
Мне — твою слабость и хилость?
Скоро ль придти тому дню благодатному,
Скоро ль твой плен я нарушу,
Скоро ль с тобой по пути безвозвратному
Вместе пойдем — душа в душу?
Пусть же погода нам хмурится, хмарится,
Гладью нам будет дорога.
Вместе пожить с тобой, вместе состариться —
Вот что прошу я у Бога.
Добрых сынов — речь держу я к невесте —
Будем для Руси готовить,
Будем трудиться, и Господа вместе
Чествовать, петь, славословить.
Спи, почивай — но проснись не унылая,
Радостью вся осиянна,
Богу молись и встречай меня, милая,
Милая, милая Анна.51

Отправляя эти стихи невесте, Аксаков не мог не понимать, что 
Анна Федоровна сразу распознает источник заимствования поэ-
тической темы. Тютчева и  Соханская довольно близко сошлись 
в  1862  г., когда писательница гостила в Петербурге, и  в дальней-
шем переписывались.52 Один из первых экземпляров новоизданной 

	 51	Публикуется впервые по машинописной копии: РГАЛИ. Ф.  10. 
Оп. 1. Ед. хр. 235. Л. 68.
	 52	См. письмо Аксакова к Соханской от 18 июля 1862 г., свидетель-
ствующее о душевной близости обеих женщин: «Вслед за вашим пись-
мом, как бы в дополнение к нему, получил я письмо от Анны Федоров-
ны — истинно прелестное письмо. Вы в вашем письме говорите о ней, — 
она о  вас, и  ваши письма, лежащие на моем столе рядом, не  только 
взаимно пополняют и  дополняют друг друга, но составляют какой-то 
стройный аккорд душевных звуков. Очень хочется сосплетничать: вам 
показать письмо Тютчевой, а  Тютчевой  — ваше,  — ссоры от этого 
не произойдет!» (Русское обозрение. 1897. № 2. С. 509).



485

книги «Повести Кохановской» предназначался именно А. Ф. Тют-
чевой. С  другой стороны, в  стихах органично переплавились соб-
ственно аксаковские представления о существе отношений мужчи-
ны и  женщины, обильно представленные на страницах переписки 
с  невестой.53 Как бы то ни  было, но тема христианского брака, 
предполагавшего покорность жены мужу как результат ее свобод-
ного выбора, была близка и Аксакову, и А. Ф. Тютчевой, поэтому, 
когда ему показалось, что муза Кохановской замолчала,54 Аксаков 
предлагал будущей жене в письме от 5 октября 1865 г.: «Давай пи-
сать роман, Анна, непременно давай писать вместе роман, и пред-
ставим там идеал русской женщины, оправдаем взгляд русский 
и  христианский 〈…〉. И  обязанность романиста показать в  этом 
повиновении (о покорности жены мужу — Н. В.) силу, в этих отно-
шениях жены к мужу такую поэзию, такую жизнь…» 55 В письме 
от 21 октября 1865 г. он вновь обращается к идее романа, но замы-
сел остался неосуществленным. Однако характерно, что он возник, 
когда Аксаков, видимо, внутренне стал уже охладевать к  творче-
ству писательницы, хотя личные добрые отношения сохранил до 
конца ее жизни. Апогеем развития творческого диалога Аксакова 
и Кохановской стала публикация в «Дне» повести «Рой Феодосий 
Саввич на спокое» 56, сопровождаемая и размещением пространной 
благожелательной критики Н. М. Павлова,57 снабженной примеча-
ниями главного редактора, и  личной перепиской с  писательницей. 
Однако финал повести Аксакову решительно не  понравился, не-
смотря на то, что начало было принято с восторгом. В дальнейшем 
	 53	Ср., например, в письме от 8 октября 1865 г.: «Не только в браке, но 
и вообще, главное наслаждение в мужской любви — это обладание в об-
ширном смысле слова, это власть, приобретаемая над целым другим су-
ществом человеческим, это ноша, возлагаемая на могучие плечи. 〈…〉 
Нравственная сила мужчины находит главное наслаждение в  любви, 
сколько-нибудь не  грубой, именно в  господстве и  в  бремени той ответ-
ственности, которая ложится на него за другое существо. 〈…〉 Но для это-
го нужно, чтоб мужчины действительно обладали мужским характером, 
были тверды и самостоятельны, были не бабами» (Письма И. С. Аксако-
ва к А. Ф. Тютчевой / Публ. Г. Чагина и Л. Гладковой // Москва. 1992. 
№ 7/8. С. 164).
	 54	Последняя публикация ее художественного произведения в «Дне» 
(«Рой Феодосий Саввич на спокое») завершилась в апреле 1864 г., т. е. 
более полутора лет назад.
	 55	РГАЛИ. Ф. 10. Оп. 1. Ед. хр. 235. Л. 118—119.
	 56	День. 1864. № 5—13, 15.
	 57	См. примеч. 44.



интерес к  творчеству Кохановской медленно угасает. Драматиче-
ский опыт «Слава Богу, что мужик лапотку сплел» 58 он, видимо, 
вообще не заметил. Большую статью, направленную против «Ис-
поведи» Л. Толстого, продержал у себя год (!), но так и не опубли-
ковал в своей «Руси».59 Когда Соханская умерла, Аксаков написал 
проникновенный некролог, но и он звучал как сожаление о нереа-
лизованности ее таланта при всех «могучих» задатках.60 Думается, 
такое некоторое охлаждение было связано с  изменением вектора 
восприятия русской литературы, которое, в свою очередь, произо-
шло под влиянием осмысления поэтического феномена Ф. И. Тют-
чева. Поняв, что «эксперимент» с Кохановской не удался, Аксаков 
вернулся к своей любимой мысли о том, что русские поэты творили 
«не  благодаря, а  вопреки внешним условиям», то  есть заключали 
в себе неосознанные, но мощные духовные силы, способные с по-
мощью художественного наития достигать глубин народного духа, 
несмотря на «ненародную» внешнюю оболочку. Это положение 
он развернул в  «Биографии Федора Ивановича Тютчева» (1874) 
и «Пушкинской» речи (1880).

	 58	Заря. 1871. № 1.
	 59	Соханская опубликовала ее в «Гражданине» (1884. № 8—11), снаб-
див преамбулой: «Ваше издание единственное, в котором можно попы-
таться представить возражение на это безумство зазнавшегося философ-
ствования» (Гражданин. 1884. 31 янв. № 8). После смерти Соханской 
Аксаков опубликовал в «Руси» начало ее неоконченного романа «Степная 
барышня сороковых годов» (1885. № 4—6) и новеллу «Сумеречные рас-
сказы» (1885. № 7), отклоненную в 1865 г. по этическим соображениям 
для публикации в  газете «День» (см. письмо Соханской от 10 января 
1865  г.: Русское обозрение. 1897. № 9. С. 6). (Думается, что Аксакова 
несправедливо обвинять в том, что он продержал год и не опубликовал 
возражение Кохановской Толстому. В 1883 г. писательница еще не соби-
ралась печатать свое «Письмо к гр. Л. Н. Толстому…», список с него она 
послала Аксаковым в ряду других своих друзей лишь для ознакомления 
и для того, чтобы заручиться их поддержкой. На протяжении года после 
отправки «Письма» Толстому (1 марта 1883 г.) Кохановская продолжала 
ждать ответа от своего прямого адресата. — Примеч. О. Фетисенко.)
	 60	Ср.: «Слишком ярка лежит на произведениях Кохановской печать 
русской народности в смысле бытовой и религиозной цельности, слишком 
живо присущ им именно тот дух жизни, который так мало понятен и со-
чувствен современному русскому «культурному» человеку; слишком не-
сомненно дышат они верою для нашей скептической интеллигенции, 
слишком мужественны для слабосильной, размякшей волею, обабившей-
ся русской общественной среды…» (Аксаков И. С. Некролог Н. С. Со-
ханской // Русь. 1884. 15 дек. № 24. С. 13).


