
501

А .   А .   Т Е С Л Я

РЕЛИГИОЗНЫЕ ВЗГЛЯДЫ И. С. АКСАКОВА *

Изначально необходимо уточнить границы избранной темы: 
речь пойдет о том, каковы были религиозные взгляды Ивана Сер-
геевича Аксакова, так что вопросов, связанных с отношением к тем 
или иным религиям и религиозным доктринам и практикам мы бу-
дем касаться только в той мере, в какой это необходимо для прояс-
нения поставленного вопроса. В первом приближении религиозные 
взгляды Аксакова охарактеризовать очень несложно  — они, ра-
зумеется, в самоописаниях и самоидентификации являются право-
славными. Разрыва с той верой, в которой он был крещен и воспи-
тан, Аксаков никогда не переживал — хотя и испытывал периоды 
отдаления от веры и сомнения. Однако требует уточнения и прояс-
нения, что понимается Аксаковым под «Православием», с которым 
он идентифицирует себя, и  каковы конкретные культурно-истори-
ческие формы, которые обретает его вера. Всякий феномен удобнее 
всего первоначально прояснить через противопоставление с иным, 
«на контрасте», и в отношении специфики славянофильского пони-
мания православия в целом — вполне применимым (с отдельными 
уточнениями, которые будут сделаны далее) и  к  Ивану Аксако-
ву  — нам кажется удачно сформулированной В.  М.  Лурье в  его 
очерке религиозных воззрений К. Н. Леонтьева и Л. А. Тихоми-
рова оппозиция:

«Леонтьев и Тихомиров пришли к Православию принципиаль-
но иным путем, нежели славянофилы. Оно не было для них частью 

	 *	Исследование выполнено в рамках гранта Президента РФ № МК-
2579.2013.6. Тема: «Социальная и политическая философия поздних сла-
вянофилов: между либерализмом и консерватизмом».



502

дорогого предания, в  котором они были бы воспитаны и  которое 
хотели бы сохранить и  развить… оно вообще не  было для них 
частью. Они обратились из безбожия и  по одной-единственной 
необходимости  — спасения собственной души. Поэтому соблазн 
включения в  свою веру каких бы то ни  было „прикладных“ це-
лей, вроде спасения или процветания России, для них не был столь 
велик, как для славянофилов. У них не было и хомяковского бес-
страшия выдумывать собственные богословские концепции  — на 
такое трудно решиться, когда нет хотя бы подсознательного ото-
ждествления принадлежности к Православию с привычным быто-
вым и религиозным укладом (как бы говорящим: я сам — право-
славный, следовательно, и мысль моя будет православной, покуда 
я  сознательно не  отвергаю Православия) 〈…〉. Их путь не  лежал 
через православный быт, и  только уже став православными, они 
этот быт заметили и оценили. Трудно было бы сказать то же самое 
о  славянофилах, хотя, конечно, и  они делали оговорки о  вселен-
ском, а не только всеславянском значении Православия».1

Православие было для Аксакова «частью быта», чем-то само 
собой разумеющимся  — и, собственно, никогда не  оказывалось 
чем-то «чуждым», отдаление и приближение осуществлялось в рам-
ках одного и  того же пространства: иными словами, сознательное 
отношение к  Православию для Аксакова является (не  исключи-
тельно, но в  первую очередь) осознанием того, где уже пребыва-
ешь, — дистанция здесь позволяет дифференцировать аморфную 
массу привычного, установленного  — собственно, отделить веру 
от быта, вычленить ее сознанием — для того чтобы в дальнейшем 
глубже погрузить в  быт, уже в  качестве начала преобразующего.

Как нередко было в  дворянских семьях этого круга, основной 
носительницей бытовой религиозности в  семействе Аксаковых 
была «маменька», Ольга Семеновна. В  начатой биографии своего 
брата Константина, фрагмент из которой под названием «Очерк 
семейного быта Аксаковых» был опубликован посмертно, Иван 
писал о матери: «…она вся принадлежала русскому быту. Русские 
обычаи, особенно церковные, русская кухня, русская природа  — 

	 1	Лурье В. М. Протрезвление от славянофильской утопии: К. Н. Ле-
онтьев, Л. А. Тихомиров и их выбор между Православием и Россией // 
Феномен российской интеллигенции. История и психология: Материалы 
междунар. науч. конф. 24—25 мая 2000  г., Санкт-Петербург. СПб., 
2000. С. 56.



503

все это было ей родное».2 Аксаков и в силу семейного окружения, 
полученного воспитания, и в рамках той среды, в которой действу-
ет — хотя бы потому, что состоит на службе, — исполняет положен-
ные церковные обряды, однако в  молодости особенно не  задумы-
вается над тем, во что и как верит. Православие для него — нечто 
само собой разумеющееся, часть привычной реальности, и, кстати, 
именно в  силу этого лишенная особого пиетета: например, описа-
ние Пасхальной службы во время его пребывания в  составе сена-
торской ревизии Астраханской губернии и  Светлого Воскресенья 
начисто лишено каких-либо религиозных размышлений. Аксаков 
в письме от 27 марта 1844 г. передает свои впечатления от службы, 
преимущественно эстетического порядка (это скорее «описание ту-
риста», делящегося заметками о местных достопримечательностях, 
к  которым отнесена и  архиерейская служба), ранее оценив архи-
тектуру собора, а  далее повествует о  христосовании с  архиереем 
и местным чиновничеством (последнее описание по тону роднится 
с гоголевскими юмористическими описаниями):

«…нахлынуло до 200 человек чиновников всех разрядов 〈…〉. 
Бедный князь 3 испугался, увидя эту голодную стаю чиновников, 
алчущих счастия похристосоваться с  ним, но отделаться нельзя 
было. Они никак не хотели понять ни знаков, ни миганий со сто-
роны Тимирязева 4 и  Бригена.5 〈…〉 Всякий рассчитывал на три 
чмока; иной, может быть, оттирал себе щеки благовонными мыла-
ми в  продолжение часа, раздушил бакенбарды и  собирался после 
первого поцелуя в щеку подставить другую, но князь уж христосо-
вался с другими, и тот оставался в пресмешном положении, с вы-
двинутою и  повернутую в  сторону головою… Три раза отдыхал 
князь. Но всего лучше были морские офицеры: те без церемоний 
уцеплялись за плечи, будто якорями, и брали свое. Мысль, что се-

	 2	Иван Сергеевич Аксаков в его письмах. Ч. I: Учебные и служебные 
годы. М., 1888. Т. 1: Письма 1839—1848 годов. С. 16.
	 3	Имеется в виду князь Павел Павлович Гагарин (1789—1872), воз-
главлявший комиссию Правительствующего Сената, которой была пору-
чена ревизия Астраханской губернии (и к которой в качестве младшего 
чиновника был причислен И. С. Аксаков).
	 4	Иван Семенович Тимирязев (1790—1867)  — генерал-лейтенант, 
военный губернатор Астраханской губернии и управляющий ее граждан-
ской частью (1834—1844), в дальнейшем сенатор.
	 5	Эраст Дмитриевич Бриген — генерал-майор, с 1838 по 1848 г. на-
казной атаман Астраханского казачьего войска.



504

натор, д〈ействительный〉 тайный советник может собственноручно 
поцеловать их, заставила их забыть всякое чувство жалости».6

Впервые сознательное и достаточно серьезное обращение к ре-
лигиозным вопросам у Аксакова связано с начатой им (оставшейся 
незаконченной) поэмой «Мария Египетская». Брату Константи-
ну он писал из Калуги (где служил с осени 1845 до весны 1847 г. 
в  должности товарища председателя губернской уголовной пала-
ты): «Я пробовал здесь приняться вновь за „Марию Египетскую“ 
и понял, что недаром мне не писалось! В самом деле, когда я стал 
воображать ее в  пустыне, постепенное отпадение всех скверно-
стей человеческой природы, тогда явилась мне столь очищенною, 
на такой высоте и  вместе с  тем в  таком высоко-поэтическом об-
разе, что от одной мысли занимался дух, трепет пробегал по телу, 
и  мне случалось почти молиться (курсив мой.  — А.  Т.), чтоб 
я  в  состоянии был достичь этой высоты поэзии и  гармонии, ко-
торые мне неясно виднелись. И  я  понял, что мне нужна большая 
зрелость и  многое нравственное улучшение».7 Следующие строки 
того же письма дают информацию и о предшествующем отношении 
к религиозным вопросам, и об изменении взглядов, переживаемых 
Аксаковым в это время: «Да, „Мария Египетская“ должна иметь 
большое влияние на мое развитие. Теперь еще предмет мной вла-
деет; не знаю, когда Бог даст овладеть предметом; но после тех ми-
нут я  почувствовал живую потребность евангельского слова, чте-
ния духовных книг, и в особенности „Четиих Миней“. Не то чтоб 
пробудилась во мне вера… Нет, этого я  не  могу еще сказать, но 
я почувствовал и значение церкви, и важность церковных обрядов, 
по крайней мере, уже язык мой не  станет больше кощунствовать, 
и легкомысленное воззрение заменилось уважением. Не знаю, как 
это тебе все покажется, в какую минуту прочтешь ты эти строки, 
но я  пишу их серьезно и, кажется, искренно».8 Впрочем, данный 
текст требует некоторых оговорок — Аксаков был нередко слиш-
ком строг к себе, в особенности к тем взглядам и настроениям, ко-
торые уже отошли в прошлое, потому сильное слово «кощунство» 
следует понимать в  смысле следующего за ним указания на «лег-
комысленное воззрение», которое теперь сменилось «уважением».

	 6	Аксаков И.  С.  Письма к  родным. 1844—1849 / Изд. подгот. 
Т. Ф. Пирожкова. М., 1988. С. 56.
	 7	Там же. С. 207 (письмо к К. С. Аксакову от ноября 1845 г.).
	 8	Там же.



505

Эта перемена окажется долговременной — хотя новое отноше-
ние к религии будет формироваться медленно и осторожно. Здесь, 
не имея достаточных документальных оснований, мы тем не менее 
осмелимся предположить и  влияние семьи, и  всего славянофиль-
ского кружка — поскольку переписка Аксакова явственно обнару-
живает разницу отношения ко всему комплексу воззрений, с неко-
торой степенью условности обозначаемому как «славянофильские», 
до и после десятимесячного пребывания в Москве (между возвра-
щением из астраханской ревизии и назначением в Калугу).

Напомним, что с 1838 по 1842 г. Иван Аксаков обучался в Им-
ператорском училище правоведения в  Петербурге, привилегиро-
ванном закрытом учебном заведении, где, разумеется, достаточно 
отдалился от семьи — а в  1840  г., после окончания курса братом 
Григорием и смерти брата Миши, также бывших правоведами, два 
года провел в  одиночестве (лишь немного смягчаемым связями 
с  семейством Карташевских, хозяйка дома которых была сестрой 
Сергея Тимофеевича). В  Москву он вернулся уже сформировав-
шимся молодым человеком — и, вскоре командированный в Астра-
хань, многократно в письмах, в которых читается отголосок бурных 
московских споров, подчеркивает отличие своих взглядов от бра-
та (иногда пробуя «взять в  союзники» родителей 9). В  калужских 
письмах ситуация иная  — хотя он и  продолжает полемизировать 
с  братом и  высказывает недовольство деятельностью московских 
славянофилов, упрекая их в  медлительности,  — но их дела, дела 
кружка в это время осмысляются им как «свои», он теперь явно сам 
себя идентифицирует как «одного из них», на первых порах даже 
воодушевляясь (и тут же сам охлаждая свой пыл — и в особенно-
сти, заблаговременно, энтузиазм Константина) планами проводить 
славянофильские взгляды в  калужских губернских ведомостях.10

С  этого времени Аксаков все чаще и, если позволительно так 
выразиться, личным образом обращает внимание на разные аспек-
ты религиозной и церковной жизни — если в ранних его письмах 
упоминания и даже детальные описания носят «этнографический» 
или «туристический» характер, то уже в  текстах 1845—1846  гг., 
не говоря о последующих, есть личная вовлеченность автора в опи-
сываемое. Любопытный эпизод, в частности, произошел в уголов-
ной палате, где служил Аксаков, при рассмотрении дел о хищении 

	 9	Там же. С. 119—120 (письмо к родным от 8 июля 1844 г.).
	 10	Там же. С. 199 (письмо к родным от 23 октября 1845 г.). 



506

церковного имущества, когда внезапно возник между участниками 
спор о  том, «что же такое церковь»: «В  среду поутру отправился 
в  палату, где имел любопытный разговор с  одним священником, 
говорят, еще умнейшим в  Калуге. Слушайте: по прежде принято-
му обыкновению, в делах о покраже из церковной утвари, сосудов 
и  другого церковного имущества, в  случае неоткрытия виновных 
в  краже, взыскание денежное, по цене похищенного, налагалось, 
безо всякого закона, на церковного сторожа, виновного в  слабом 
охранении церкви. Вы знаете, что в  эти должности поступают 
обыкновенно старики, отставные солдаты и  люди самые бедные. 
Если с  них взять нечего, то они, по установленному порядку, от-
давались в  казенные работы, и  занедельною платою взыскание 
в  течение долгих лет постепенно уплачивалось. Мне показалось 
это все очень нелепым; по закону обязан отвечать нанимающийся 
охранять что-либо по контракту, где помещено именно это условие 
о  вознаграждении, и  с  предоставлением по себе поручителей; но 
в  этих личных наймах ничего подобного не  соблюдается. К  тому 
же за кражу должен отвечать виновный в краже, а тот может быть 
особо наказан, именно за оплошность. Да и  странно как-то: цер-
ковь содержится добровольными, а  не  вынужденными взносами. 
Всем подобным делам дал я  другое направление, мнение низших 
инстанций уничтожил и  написал, чтоб сторожей от взыскания 
освободить. По этим делам должен присутствовать депутат с  ду-
ховной стороны, священник какой-нибудь. Является он в  среду 
и  говорит, что не  может подписать нашего решения, что церковь 
не удовлетворяется, не соблюдены ее интересы, что таких решений 
прежде никогда не бывало и пр. Я отвечал ему, что я не уступлю 
ему ни  ползапятой, что отныне, покуда я  здесь, в  палате, других 
решений и не будет, наконец, стал ему доказывать и спорить; он — 
не соглашаться. Я говорил ему, что выжимать последнюю каплю из 
старика  — не  только не  в  христианском духе, но просто безбож-
но, наконец, спросил: „Что же, по Вашему мнению, церковь?“  — 
„Церковь? Церковь  — казна!  — отвечал он,  — и  казенный ин-
терес должен быть соблюден“. — „Если церковь казна, — сказал 
я,  — так вы чиновники!“ Депутат подал мнение, с  которым, ко-
нечно, палата не согласилась и которое он теперь представил к арх-
иерею, а сей полезет в Синод, откуда, вероятно, придет скоро закон 
о соблюдении церковного интереса как казенного!» 11

	 11	Там же. С. 287—288 (письмо к родным от 10 августа 1846 г.).



507

Той же поздней осенью 1845  г., когда Аксаков вновь, с  серь-
езным чувством, берется за работу над «Марией Египетской», он 
одалживает у  знакомых Четьи-Минеи (за март и  апрель месяц) 
и «две Библии, одну на славянском, другую на французском язы-
ках», сообщая родным, что будет «читать это не торопясь».12 Впро-
чем, если Четьи-Минеи и  были в  какой-то части прочитаны, то 
в Калуге внимательно прочесть Библию Аксакову не довелось — 
больше упоминаний об этом в  письмах нет, а  три года спустя из 
Петербурга он пишет Константину: «Я  уже на Масленице при-
нялся и  Великим постом положил себе обязанностью непременно 
читать каждый день Библию. Надо же когда-нибудь, а  то наше 
невежество, а главное — равнодушие к нашему невежеству, неиз-
винительны. Надо же по крайней мере знать, что признаешь и что 
отстаиваешь!.. Вообще я бы хотел сблизиться со всем внутренним 
и обрядным значением нашей Церкви…» 13

Признание «важности церковных обрядов» проявилось и в ин-
тересе к монастырской жизни — летом 1846 года Аксаков посетил 
Оптину пустынь, не  произведшую на него, впрочем, особенного 
религиозного впечатления, хотя тамошний уклад жизни пришелся 
ему по вкусу:

«Я  никогда не  видал пустыни, общины монашеской, и  нашел, 
что это гораздо лучше монастырей. 〈…〉 Нет ни  одного толстого, 
даже полного телом монаха. Порядок, чистота и  благочиние не-
обыкновенное. Игумена все превозносят до небес.14 Хорошо, по 
крайней мере, то, что они живут не в праздности, заняты, разделяя 
время между трудом и молитвою. Может быть, я ошибаюсь, но мне 
кажется, что на самых лицах их изображается мир, покой, какое-то 
скромное довольство своей участью. Разумеется, это не  всякому 
годится, и  если б я  пошел в  монахи, так сделался бы схимником, 
молчальником или чем-нибудь подобным, а  такое мирное житие 
не удовлетворило бы меня…» 15

	 12	Там же. С. 228 (письмо к родным от 1 декабря 1845 г.).
	 13	Иван Сергеевич Аксаков в его письмах. Ч. I: Учебные и служебные 
годы. М., 1888. Т. 2: Письма 1848—1851 годов. С. 105 (письмо к К. С. Ак-
сакову от 14 февраля 1849 г.).
	 14	Речь идет о настоятеле Оптиной пустыни с 1826 г., игумене Моисее 
(в миру Тимофей Иванович Путилов; 1782—1862). В 1996 г. он был ка-
нонизирован вместе с другими Оптинскими старцами как местночтимый 
святой, в 2000 г. — как всероссийский.
	 15	Аксаков И.  С.  Письма к  родным. 1844—1849. С.  295 (письмо 
от 20 августа 1846 г.).



508

Как ни парадоксально, но на этом пути религиозного развития 
он вновь разойдется с родными — на сей раз в отношении к «Вы-
бранным местам из переписки с друзьями». Если в 1844 г. в пись-
мах из Астрахани Аксаков целиком разделял опасения семейства 
в  связи с  «религиозным поворотом», свершающимся в  Гоголе, 
с  точки зрения разрушительных последствий для творчества,16 то 
при знакомстве с  «Выбранными местами…» в  доме Смирновых 
в  Калуге он пишет 17: «Книгу Гоголя надо читать не  раз и  не  два 
〈…〉. Откинем всякий ложный стыд, мешающий нам поклонять-
ся тому, во что веруем, и говорить тем языком, которым невольно 
заговорит душа, когда проникнется серьезным значением жизни, 
когда все станет в  ней важно и  торжественно. Гоголь прав и  яв-
ляется в  этой книге как идеал художника-христианина, которого 
не поймет Запад так же, как и не поймет этой книги. 〈…〉 Серьезно 
надо взглянуть на эту книгу. Она способна пересоздать многих».18 
Сергей Тимофеевич, получив от сына столь восторженный отзыв, 
в  ответ смягчает свои упреки Гоголю и идет на уступки, оговари-
вая, что «о книге Гоголя надо говорить много и долго, я читаю ее 

	 16	«Нет, как хотите, а я все-таки боюсь, что новое его направление или 
не новое, потому что у него это дальнейшее развитие его души, не повре-
дило ему в его созданиях. При этом глубоко серьезном углублении в само-
го себя не забудет ли он мир внешний» (Там же. С. 75; письмо от 30 апре-
ля 1844 г.). Ср. в более раннем письме: «Признаюсь — эта рассылка „Imi-
tation de Jésus Christ“ с такими билетиками мне решительно не нравится, 
но меня это не удивляет: он прежних его писем, как они ни были прекрас-
ны, мне что-то было не совсем по душе. Есть что-то учительское, пропо-
ведниковское. 〈…〉 Ох, не охотник я до этих штук! Как бы не потерпело 
искусство от излишества религиозного направления» (Там же. С.  51; 
письмо от 14 марта 1844  г.).  — Об отношении аксаковского семейства 
с Гоголем и о причинах и оттенках напряжения в них в этот период, см.: 
Манн  Ю.  В. Гоголь. Труды и  дни. М., 2004; Анненкова  Е.  И. Гоголь 
и русское общество. СПб., 2012.
	 17	В тот же день, когда Сергей Тимофеевич делится в письме к нему 
прямо противоположными впечатлениями от книги Гоголя, говоря от име-
ни всего семейства: «Увы! она превзошла все радостные надежды врагов 
Гоголя и  все горестные опасения его друзей. Самое лучшее, что можно 
сказать о ней — назвать Гоголя сумасшедшим. Мы прочли только поло-
вину: читать ее долго сряду слишком тяжело, да времени как-то нет» 
(Иван Сергеевич Аксаков в его письмах… Т. 1. С. 408).
	 18	Аксаков И.  С.  Письма к  родным. 1844—1849. С.  342 (письмо 
от 11 января 1847 г.).



509

во второй раз и очень медленно. Благодаря Бога, я уже совершенно 
убежден в полной искренности сочинителя и его духовное состояние 
объясняется для меня: он находится в  состоянии перехода, всегда 
исполненного излишеств, заблуждений, ослепления. Мне блещет 
луч надежды, что Гоголь выйдет победоносно из этого положения, 
но книга его чрезвычайно вредна: в  ней все ложно, следственно 
и впечатления будут ложны. Самым близким и живым доказатель-
ством тому служишь ты сам».19

Однако хоть следующее письмо от сына было более спокойным 
по тону — первая восторженность прошла — но тем основатель-
нее выразилась разность позиций, с которой московское семейство 
и Иван Сергеевич прочитывали текст Гоголя:

«Я  думаю, вас немало удивит такая разность впечатлений на-
ших. Мне кажется, я свободнее вас. 〈…〉 Забудьте, что это писал 
Гоголь, и признайте за каждым человеком вещать такое серьезное, 
опытом жизни запечатленное слово. Вы чувствуете, что Гоголь 
не лжет, не надувает вас, но истинно борется, возится и страждет, 
и  искренно молится, и  искренно умиляется при слове: молитва, 
Христос. Отчего же одному Филарету или Иннокентию можно 
писать проповеди, которыми всякий восхищается, но которым ни-
кто не верит и никто не следует, потому что проповеди их — пу-
стые слова, не приобретенные жизнью, не выстраданные, не выве-
денные как результат долгого душевного воспитания. Гоголь мне 
ближе. Он действует не  ex officio, он в  таком же был положении, 
как и я».20

С  этих лет Аксаков начинает строго и  сознательно выполнять 
требования церковной жизни, возвращаясь теперь уже осмысленно 
к  православию от размытой «религиозности», типичной для рус-
ского образованного общества конца 30-х — 40-х гг.21 В 1847 г. он 
вновь начал говеть, сообщая родным, что «не говел уже 4 года»,22 

	 19	Иван Сергеевич Аксаков в  его письмах… Т.  1. С.  408 (письмо 
от 23 января 1847 г.).
	 20	Аксаков  И.  С.  Письма к  родным. 1844—1849. С.  344 (письмо 
от 18 января 1847 г.).
	 21	См. глубокий анализ идеалистической «религиозности» 1830—
1840-х гг. в работе: Малиа М. Александр Герцен и происхождение рус-
ского социализма. 1812—1855 / Вступ. ст. А.  Павлова; пер. с  англ. 
А. Павлова, Д. Узланера. М., 2010.
	 22	Аксаков И.  С.  Письма к  родным. 1844—1849. С.  367 (письмо 
от 18 марта 1847 г.).



510

с  этого времени он говеет каждый год 23 — со всей серьезностью 
относясь к причастию.

В тяжелой ситуации 1849  г., когда он разойдется вновь доста-
точно далеко и  со славянофильским кругом, и  давно уже утратит 
иллюзии полезности своей службы, Аксаков пишет А.  О.  Смир-
новой: «Прошлая зима бросила в  мою душу столько сомнения, 
подорвала столько с  таким трудом усвоенных убеждений! Против 
всех наших теорий и взглядов я поставил вопросы, которых не раз-
решил мне никто; я  потерял всякую веру в  человеческие истины 
и стремления, всякую веру в человека, к которому, небезызвестно 
вам, я всегда был расположен питать достаточное презрение, начи-
ная с  себя самого, насквозь мною разобранного… Все это засело 
на дне души и дает тон всей внешней жизни… Одна есть истина, 
которую я признаю — христианская; один путь настоящий — путь 
бессловесный, тот самый, о котором вы говорите в письме; да сил 
нет! Это чувство бессилия при недремлющем сознании, отравляя 
жизнь, делает нашу жизнь тяжелою, с  которою надоедает нянь-
читься…» 24

Вопрос, который будет поднимать Аксаков в 1848 и 1849 гг., — 
как совместить требования христианства и условия повседневного 
существования, т.  е. возможна ли «христианская жизнь» в  миру. 
В  огромном письме к  родным из Одессы от 10 ноября 1848  г. он 
размышляет: «Да, наш народ принял христианство, как младенец; 
он не освятил его именем, как западные народы, диких, свирепых 
побуждений, не устроил во имя христианства нехристианские учре-
ждения, но не переменил веселой стороны своего языческого быта. 
Владимир-князь обеспечил за ним питье вина, и  народ, перекре-
стив крестным знамением священную языческую реку, переделав 
имя идола в имя какого-нибудь святого, продолжал прежние игры 
и  веселья. Он не  почувствовал их несовместимости с  христиан-
ством, напротив, так сказать, он еще пригрел их теплом, пролив-
шимся в быт от нового учения… Но строже и  строже становится 
время; не  может, не  должен народ оставаться в  этом состоянии 
бессознательного, цельного быта… Конечно, каждому отдельному 
лицу с первых годов христианства до последнего времени возмож-
но было путем веры и  труда освободиться от своего быта и  до-

	 23	См., например: Там же. С. 467 (письмо к К. С. Аксакову от 14 фев-
раля 1849 г.).
	 24	Русский архив. 1895. Дек. С. 434 (письмо от 28 июня 1849 г.).



511

стичь полного личного усовершенствования; но эту возможность 
сохранили для человечества, на эту возможность указывали толь-
ко монастырь и пустыня… Долго, не смущаясь, продолжился этот 
беспечный быт, но время напирает. Нельзя же всем идти в монахи 
или удалиться в пустыни, да при этом куда бы девалась семья? Но 
где же она, эта граница примирения быта с  требованиями рели-
гии?.. Под корень подрублена вера в жизнь, со всею ее красою, со 
всеми ее правами; повеял свежий редкий воздух, от которого зами-
рает дух, где нет земной человеческой жизни. Надо жить, отвергая 
жизнь… Рушится быт повсюду; взамен тепла предложен воздух 
горних высот, где так страшно высоко; а так хорошо иногда быва-
ло внизу!.. Конечно, еще далеко от этого преобразования, но уже 
вместилось в  нас это убивающее жизнь понимание… Последние 
времена искусства пришли…» 25

Этот спор с  братом продолжится весной 1849  г.: именно в  это 
время Константин формулирует свою известную теорию о «Земле» 
и «Государстве» и выдвигает тезис о «русском народе» как народе 
безгосударственном,26 носящем в себе христианский идеал, причем 
наиболее адекватным образом, т. е. приходя к выводу, что «русский 
народ по природе своей христианин».27 Ивану Аксакову в это вре-
мя неприемлемы оба вывода  — христианство для него не  просто 
«идеал», никогда до конца невоплотимый в жизнь (с чем согласи-
лись бы, разумеется, и другие участники славянофильского круж-
ка), но и требование, идущее в разрез с жизнью, с бытом — «нуж-
но жить, отвергая жизнь» (аналогично он обрушивается в  статье 

	 25	Аксаков И. С. Письма к родным. 1844—1849. С. 405. Ср. в письме 
к А. О. Смирновой-Россет от 29 июня 1849 г.: «Нет, что` бы ни говорили 
(и я сам в числе их), но ведь после религии только искусство и может очи-
щать и возвышать душу. Язычники говорили: artes molliunt mores (〈искус-
ства〉 смягчают нравы), а ведь мы все более или менее язычники, и благо, 
что еще искусство может на нас спасительно действовать» (Русский ар-
хив. 1895. Дек. С. 436).
	 26	См.: Цимбаев Н. И. Славянофильство (из истории русской обще-
ственно-политической мысли XIX века). М., 1986. С. 156—164.
	 27	См.: Тесля А. А. Концепция «Земли» и «Государства» К. С. Акса-
кова (конец 1840-х — 1850-е гг.) // Литература Урала: история и совре-
менность. Сб. ст. Екатеринбург, 2013. Вып. 7. Т. 2. С. 203—209. В этом 
тезисе содержится отсылка к известным словам Тертуллиана: «душа по 
природе христианка» (Apologeticus. XVII, 6), равно как сама концепция 
«Земли» и  «Государства» в  их историческом соположении явственно 
вдохновлена учением о двух градах св. Августина.



512

«О  служебной деятельности в  России», датированной 10  апреля 
1849  г.,28 на идею о  добровольном самоограничении власти, в  от-
сутствие правовых гарантий: «В  1612  году, когда народ вышел на 
сцену и  привел дела в  порядок, не  оградив свободы своей жиз-
ни, — государство усилилось в  тысячу раз более прежнего и изо 
всех щелей полезла страшная мерзость»). В споре с братом он бу-
дет вновь и вновь утверждать первенство внутреннего содержания 
христианства — обряды важны, но именно потому, что они держат 
это содержание,  — и  чувствует угрозу в  том, чтобы «правосла-
вие» не почиталось как истинная вера, потому только что она «рус-
ская»: «Вот ведь, право, Константин! Он прежде всего справляет-
ся о том, русский ли кто и православный… Ест грибы в пост, без 
рыбы — восторг и слезы умиленья! — Для меня же прежде, чем 
я справлюсь, француз ли кто или русский, православный или като-
лик, первый вопрос: каков он помещик или вообще человек и бьет-
ся ли в нем доброе, благородное, христианское сердце, а русское 
или французское оно, это вопросы второстепенные.  — Я  серьез-
но начинаю опасаться, чтоб православие Константина не  привело 
его к опасной и жестокой узости воззрения, так что он людей всех 
прочих наций будет считать за собак, чем самым будет обличать 
творца в страшной несправедливости».29

В  дальнейшем в  Аксакове произойдет серьезнейшая пере-
мена  — она придется на конец 1850-х  — начало 1860-х гг., где 
центральным моментом будет смерть брата, Константина: Акса-
ков воспримет себя как хранителя наследия славянофилов. После 
кончины Ивана Сергеевича его вдова Анна Федоровна писала 
племяннику покойного, В.  С.  Россоловскому: «Что касается по-
литических идеалов, наследованных им от брата, то нельзя также 
сказать, что он их принял только формально, но он после смерти 
брата жертвовал, может быть, иногда своим собственным взглядом 
учению брата и  других славянофилов, имея глубокое убеждение, 
что они выше его и  что он весьма недостойный представитель их 
направления. И это убеждение иногда затормозило полет его соб-
ственной мысли».30

	 28	РО ИРЛИ. Ф. 3. Оп. 1. Ед. хр. 44.
	 29	Аксаков И.  С.  Письма к  родным. 1849—1856 / Изд. подгот. 
Т. Ф. Пирожкова. М., 1994. С. 132 (письмо к родным от 6 апреля 1850 г.).
	 30	Цит. по: Аксаков И.  С.  Письма к  родным. 1844—1849. С.  528 
(письмо от 8 ноября 1888 г.).



513

Это можно сказать не только о политических, но и о религиоз-
ных взглядах: Аксаков, разумеется, сам никоим образом не  пре-
тендовал на некое «богословское творчество», считая себя (вполне 
справедливо) некомпетентным в  данной области  — в  тех случа-
ях, когда он высказывался по подобного рода вопросам или по 
смежной тематике, обязательно следовала ссылка на того, кого 
он считал достаточным авторитетом в  данной области. Но после 
1860 г., когда умерли А. С. Хомяков и К. С. Аксаков, они стали 
для него такими авторитетами  — из живых до 1876  г. оставался 
еще Ю.  Ф.  Самарин  — с  чьими мнениями и  суждениями он со-
относил любые другие, как с мерилом истинности.31 Он не только 
усвоит и разовьет теорию «Земли» и «Государства» К. С. Аксако-
ва, с которой так напряженно спорил на рубеже 1840-х—1850-х гг., 
но примет и выработанное братом представление о русском народе 
как народе православном «по природе» (хотя следует отметить, что 
именно данный аспект воззрений брата не получил у Аксакова раз-
вития — он скорее повторял готовые формулировки, явно избегая 
подчеркивать исключительность русского народа).32

Впрочем, как верно отмечала Анна Федоровна, «это убеждение 
иногда затормозило» самостоятельную позицию Аксакова. Его ин-
дивидуальные особенности весьма ярко проявлялись в позиции по 
отношению к  существующему положению Русской православной 
церкви — собственно, вся активность изданий Аксакова по данно-
го рода вопросам связана с его личным отношением: если вопросы 

	 31	Например, в 1885 г., объясняя К. К. Толстому некоторые аспекты 
своего понимания «христианского учения», Аксаков писал: «Прочтите 
сочинения Хомякова, излагающие это учение, прочтите и  предисловие 
к ним Самарина» (РО ИРЛИ Ф. 3. Оп. 2. Ед. хр. 58. Л. 15; письмо от 
11 июня 1885 г.).
	 32	Для славянофильства существенно напряжение, существующее ме-
жду универсализмом христианства и единичностью эмпирического, вы-
ход из которого дает романтическая концепция, определяемая П. М. Би-
цилли через понимание «духовного как индивидуального» (Бицил-
ли  П.  М. Очерки теории исторической науки / Послесл. и  примеч. 
Б. С. Кагановича. СПб., 2012. С. 138), где индивидуальное — сопряже-
ние универсального и  единичного, без разрешения, как «ситуация», 
а не «объект». Иными словами, если принимать романтический подход, 
то это не проблема, а антиномия — она не может быть решена, а возмож-
но лишь движение в ее рамках. Оба элемента этой антиномии неустрани-
мы, а реальность как раз и возникает в промежутке между ними: напря-
жение — это и есть конкретность существования.



514

богословские были для него преимущественно «чужой землей», где 
он опирался на «старших», доверяя им (ниже мы оговорим пределы 
и  специфику этого принятия), то в  вопросах церковной жизни он 
считал себя вправе говорить «своим голосом»  — и  воспринимал 
их не  просто важными, а  непосредственно его касающимися, как 
мирянина, такого же члена Церкви, как и  священник или монах. 
С  этим же связано понимание того, что «христианство», «право-
славие», «вера»  — не  некая «часть жизни», которая может быть 
отделена от других, а целое — человек всецело является христиа-
нином (точнее — должен стремиться к тому, чтобы быть таковым), 
а потому все «имеет отношение к  вере» и, напротив, «вера», «во-
просы религиозные» не  могут быть отданы на откуп «специали-
стам в  этой области»: они касаются всех и  каждого, потому что, 
в свою очередь, касаются всего.

Выделяя ключевые моменты, отметим, что первым, самым на-
стойчивым, постоянно повторяемым убеждением Аксакова, было 
убеждение в необходимости свободы Церкви — свободы не толь-
ко внешней, но и  внутренней. В  передовой статье своей газеты 
«Москва» от 27 апреля 1867 г. он писал:

«Что выражается требованием свободы совести? Для кого 
и  для чего оно нужно? Для торжества ли лживых и  суеверных 
учений? Выражается ли этим требованием сострадание к  расколу 
или простое увлечение современными либеральными требованиями 
цивилизации, прогресса и проч.? Ничуть не бывало. До цивилиза-
ции и прогресса нам и дела нет, ибо превыше всякой цивилизации 
и прогресса идеал, препоставленный человеку Христом, и требова-
ние свободы совести опирается лишь на самом слове Божием. Тре-
бование свободы совести  — есть требование свободы для са-
мой церкви (курсив мой. — А. Т.) — эта свобода необходима для 
ее собственной жизни духа, для ее торжества, для ее побед» 33 — 
и  спустя несколько месяцев давал чеканную формулировку: «Где 
нет свободной совести, там нет и искренности; где нет искренности, 
там нет и веры — ни правой, ни неправой…» 34

	 33	Аксаков И. С. Сочинения. М., 1886. Т. IV: Общественные вопросы 
по церковным делам. Свобода слова. Судебный вопрос. Общественное 
воспитание. 1860—1886. Статьи из «Дня», «Москвы», «Москвича» 
и «Руси» и три статьи, вышедшие отдельно. С. 96—97.
	 34	Там же. С. 99 («Москва», 1 августа 1868 г.).



515

Согласно Аксакову, «без свободы совести немыслима и  цер-
ковь, ибо в  духовной свободе человека лежит причина бытия 
(raison d'etre) самой церкви, весь смысл ее призвания. Свобода 
человеческого ума составляет таким образом не только сти-
хию церкви, но и самый, так сказать, объект ее действия (кур-
сив мой. — А. Т.), — не только единственное поле ее деятельно-
сти, но и тот необходимый, единственный материал, на разработку 
которого устремлена вся ее деятельность».35 Отсюда следует, что 
«истинное единство церкви предполагает искреннее, на свободной 
совести основанное, единомыслие членов в  исповедании единой 
веры. Если же такого искреннего, на совести основанного едино-
мыслия нет, а  есть единомыслие только наружное, внешнее, со-
блюдаемое неверующими или уклонившимися от истины, только из 
страха уголовной кары, кулака, палки, тюрьмы, только вследствие 
внешнего насилования их совести,  — то будет ли это единство? 
Без единства внутреннего в  церкви, единство наружное, искус-
ственное, насильственное — есть ложь, есть грех».36

Свобода совести, по Аксакову, необходима именно самой Цер-
кви — для того, чтобы очистить ее изнутри: «…к прискорбию, ни-
где так не боятся правды, как в области нашего церковного управ-
ления, нигде младшие так не  трусят старших, как в  духовной 
иерархии, нигде так не в ходу „ложь во спасение“, как там, где ложь 
должна бы быть в омерзении. Нигде, под предлогом змеиной муд-
рости, не допускается столько сделок и компромиссов, унижающих 
достоинство церкви, ослабляющих уважение к  ее авторитету. Все 
это происходит, главным образом, от недостатка веры в силу исти-
ны, а главное от смешения понятий: церковного с государственным, 
Кесарева с Божьим» 37 — или, как выразит Аксаков ту же мысль 
несколько лет спустя, «опираясь на полицию, церковь как бы при-
знает недостаточность, неблагонадежность своей опоры — опоры 
Божией, — другими словами, отрицает ее. Опираясь на полицию, 
она уже перестает тем самым опираться на опору Божию, ибо эта 
последняя такого свойства, что только тогда и служит опорой, ко-
гда на ней одной зиждется здание…» 38

	 35	Там же. С. 107 («Москва», 2 августа 1868 г.).
	 36	Там же. С. 108.
	 37	Там же. С. 35 («День», 18 сентября 1865 г.).
	 38	Там же. С. 93—94 («Москва», 27 апреля 1868 г.).



516

Эта «свобода убеждения предполагает в свою очередь и свобо-
ду заблуждения» 39  — и  Церковь здесь должна быть «церковью 
воинствующей» — но именно она должна быть таковой, а не пола-
гаться на внешнюю силу: «Если же церковь в деле веры прибегает 
к орудиям недуховным, к грубому вещественному насилию, то это 
значит, что она отрекается от своей собственной духовной стихии, 
сама себя отрицает, перестает быть „церковью“,  — становится 
государственным учреждением, т.  е. государством, „царством от 
мира сего“,  — сама обрекает себя на судьбу мирских царств».40 
Воплощением такой судьбы для Аксакова непременно выступает 
католичество — так, полемизируя в  1864 г. с Д. Н. Свербеевым, 
он пишет: «Латинская церковь не  есть собрание верующих, со-
ставляющих живое единство, а  стройное Государство, с  властью, 
централизованную в виде самодержца, Папы, и с верноподданны-
ми. Ее цели внешние, ее средства внешние, ее красота и  могуще-
ство  — внешние. И  вся эта внешность не  спасет ее от гибели, 
напротив, она то и погубит ее. Я предпочитаю внешнее безобразие 
нашей церкви католическому благообразию».41

Куда большей угрозой, чем отпадение от Церкви тех, кто нынче 
«по имени» числится «православными», Аксакову представляется 
ложь и  лицемерие, пронизывающее все общество, когда вера ока-
зывается «взята в полицейскую опеку»: «Но требованием „свобо-
ды совести“, возражают нам, вы отворите настежь дверь всяким 
соблазнам,  — всяким волкам в  одежде овчей, которые придут 
и  расхитят стадо. Нет, мы только будим спящих пастырей стада, 
призываем их стать самим на страже, сменив полицейскую стра-
жу  — призываем на борьбу с  соблазнами, на ту борьбу, которая 
одна и в силах их победить. Никакая полиция не оградит церковь 
от соблазна; ее может оградить только ее собственный меч — слово 
Божие, — и требование свободы совести есть не что иное, как тре-
бование, чтобы вынут был из ножен, обнажился и снова изощрился 
сей меч — выброшенный, заржавленный и притупленный».42

При этом отметим, что личное критическое отношение к  мо-
нашеству и  защита белого духовенства (в  том числе отстаивание 

	 39	Там же. С. 38. («День», 18 сентября 1865 г.).
	 40	Там же. С. 111 («Москва», 9 августа 1868 г.).
	 41	РО ИРЛИ. Ф. 3. Оп. 2. Ед. хр. 50. Л. 4 (письмо к Е. А. Свербее-
вой от 17 марта 1864 г.).
	 42	Аксаков И.  С.  Сочинения Т.  IV. С.  95 («Москва», 27 апреля 
1868 г.).



517

права последнего на поставление в епископы), зачастую негативное 
отношение к  высшему духовенству и  к  низовым практикам рели-
гиозности — например, с юности устойчивое осуждение масленич-
ного разгула  — сопровождалось личной терпимостью к  бытовым 
моделям религиозности, чуждым или даже осуждаемым самим 
Аксаковым  — так, он очень тактичен в  отношении сестры Со-
фьи, любившей монастыри и архиереев и желавшей жить поближе 
к ним, или к маменьке, выстаивавшей долгие службы и любившей 
их, несмотря на болезнь ног. Но эта тактичность и принятие чужих 
взглядов всерьез распространяется не  только на близких. Напри-
мер, весьма критично относясь к Филарету Московскому, он уже 
много лет спустя после его кончины делал выговор одному из по-
стоянных авторов «Руси» К.  К.  Толстому: «Мимоходом Вы ляг-
нули — простите за выражение — Филарета; очень жаль, что эта 
выходка голословна и  не  снабжена ссылкой на слова Катехизиса. 
Филарет был человек не глупый, и так бесцеремонно проходиться 
по нем я не считаю удобным. Недюжинная то была сила».43

До некоторой степени аналогично следует понимать и  его от-
ношение к  расколу и  раскольникам. Никогда не  испытывая сим-
патии к  расколу, он с  течением времени вырабатывает достаточ-
но целостное и  терпимое к  нему отношение (полагая, что главной 
проблемой  — по крайней мере той главной, над которой должны 
задумываться православные,  — должно быть положение самой 
Православной церкви). Заметим, что первоначальное отноше-
ние к  расколу не  только отрицательное,44 но и  идет дальше пра-
вительственной политики, которая в  конце 40-х  — начале 50-х 
представляется ему в  некоторых отношениях слишком умеренной 
и  от того ошибочной.45 То, что воспринимается как защита ста-
	 43	РО ИРЛИ. Ф. 3. Оп. 2. Ед. хр. 58. Л. 16—17 (письмо от 11 июня 
1885). Об отношении Аксакова к свят. Филарету и оценках деятельности 
последнего см.: Дмитриев А. П. Филаретовский юбилей 1867 г. и кончи-
на святителя в  оценках «Триумвирата» московских консерваторов 
(И. С. Аксаков, Н. П. Гиляров-Платонов, М. Н. Катков) // Филаретов-
ский альманах. М., 2009. Вып. 5. С. 165—186.
	 44	Делясь впечатлениями от посещения церкви на Рогожском кладби-
ще, Аксаков отмечает: «Если у раскола отнять фанатизм, строгость и чи-
стоту нравственную и вообще характер гонимой церкви, то что же за ним 
останется? Или одна бессмысленная приверженность к обряду, или ха-
рактер политический с отсутствием религиозного» (Аксаков И. С. Пись-
ма к родным. 1849—1856. С. 237; письмо от конца апреля 1852 г.).
	 45	Так, из Романова-Борисоглебска Аксаков пишет родным: «С удо-
вольствием узнал я здесь про добрые последствия принятой в прошлом 



518

рообрядцев,  — для самого Аксакова является защитой свободы 
совести — той, в которой нуждается в первую очередь само пра-
вославие: «…одна лишь свобода совести может возвратить право-
славному семени в  нашем народе и  в  нашем обществе его плодо-
творную живительную силу и  спасти нас как от заразы чуждых 
религиозных учений, от безверия, от лицемерия, от религиозного 

году меры относительно раскольников: полнее стали православные цер-
кви, а Великим постом многие из закоренелых исповедались и причаща-
лись. Были такие случаи, что причастившийся умилялся и растрогивался 
так, что бросался потом в ноги священнику и благодарил его за то, что 
принятою мерою втолкнули его, так сказать, в церковь и заставили удо-
стоиться благодати! Многим тяжело было решиться: надобно было за-
ставить (курсив мой. — А. Т.) их решиться. Разумеется, еще многие 
только по внешности принадлежат к Православию, но все же они стали 
ближе к  Церкви, без посредствующего Единоверия, упрочивающего 
и узаконяющего раскол и разделение» (Аксаков И. С. Письма к родным. 
1849—1856. С. 140; письмо от 14 мая 1850 г.).

В другой раз Аксаков вновь осуждает практику единоверия в  связи 
с сомнением, которое вносит оно в умы православных: «Приходил ко мне 
〈…〉 один мужик деревни Погорелки Пошехонского уезда, торгующий по 
уезду тряпьем и книгами. Я посылал за ним, чтоб узнать, нет ли у него 
книг старых. Этот мужик очень умен, но книжник и просто не говорит, 
а  все библейскими высокопарными выражениями. Впрочем, он право-
славный, но сознался мне, что иногда „смущается и колеблется его ум“. 
И кто же в этом виноват, по его словам? Правительство своим снисхо-
ждением. „Зачем, — говорит он, — государь позволил благословенные 
церкви, а в них и употребление старопечатных книг, для чего в Москве 
в синодальной типографии разрешено печатание старых, неисправленных 
книг“. Это было сделано с целью распространить между раскольниками 
благословенные церкви, признающие подчиненность архиерею, и сравне-
нием книг старых с новыми, возможным для каждого, доказать неваж-
ность различия, ибо раскольничьи наставники много берут тем, что врут 
и лгут между безграмотными мужиками вволю. — А этот мужик говорит 
мне, что как сравнишь старые книги с новыми, так поколеблется ум. Я го-
ворил одному купцу, что различие не касается существенных оснований 
веры. „Нет, — отвечал он мне, — есть и существенное различие: у вас 
ходят против солнца, а  у  староверов  — посолонь!“ Тут и  замолчишь! 
Я употребил все старание, чтоб утвердить этого мужика в православии, 
потому что он пользуется большим авторитетом и легко может сделаться 
проповедником. Впрочем, по его словам, он имеет презрение к здешним 
старообрядцам за их лживую, лицемерную жизнь. Однако же не он один, 
а  многие православные часто приводятся в  смущение раскольниками» 
(Там же. С. 63; письмо к родным от 1 октября 1849 г.).



519

индифферентизма, так и от разъедающего духовного и умственно-
го коснения…» 46

Если говорить о личном аспекте в публицистике с начала 1860‑х, 
то это в  первую очередь неприятие ханжества (и  того, что вос-
принималось как таковое  — может быть, не  всегда верно), отказ 
отождествить Православие с ритуализмом, с традициями и обык-
новениями.47 В  этом как раз отношении срабатывает тот момент, 
который отмечался большинством исследователей религиозных 
взглядов славянофилов: именно потому, что «Православие», «быть 
православным» воспринималось ими как нечто «само собой разу-
меющееся», они не  столько «приходили к Православию», сколько 
«осознавали себя в нем», то у них отсутствовал напряженный пие-
тет к «Православию в том виде, в каком оно было принято», т.  е. 
восприятие всех черт — начиная от обыкновений «своего» прихо-
да и особенностей служения «своего» батюшки вплоть до Символа 
веры — как едва ли не равноценных, возведения любого обыкно-
вения в догмат.

Если попытаться собрать воедино черты «зрелой религиозно-
сти» Ивана Аксакова, то можно суммировать ее в нескольких клю-
чевых тезисах:

	 46	Аксаков И. С. Сочинения. Т. IV. С. 609—610 («Москвич», 18 ян-
варя 1868 г.).
	 47	Данная позиция сложилась у  Аксакова довольно рано, к  концу 
1840-х, и если дальше и менялась, то только в сторону смягчения и боль-
шей точности формулировок. Приведем показательный, на наш взгляд, 
фрагмент из письма к родным от 22 марта 1847 г.: «„Говенье“ мое было 
самое обыкновенное. Человек такая дрянь и такое дитя, что дай ему глу-
бокое содержание с внешними формами, он сейчас ухватится за одни фор-
мы, а внутренний смысл убежит. Поэтому-то я так и боюсь всяких опре-
деленных, условных форм и не люблю пока (курсив мой. — А. Т.) мона-
шеских уставов, которые назначают человеку способы, виды и  формы 
покаяния, напр〈имер〉, прочти 150 раз акафист и т. п. Грустно видеть, что 
в церкви вам читают правила так, что ни читающий, ни слушающий ниче-
го понять не должны и не могут, но все расходятся предовольные самими 
собой и друг другом: отстоял правила, ну и совесть спокойна. А какая чу-
десная служба! Весь последовательный исторический ход события повто-
ряется перед глазами через 18 веков!» (Аксаков И. С. Письма к родным. 
1844—1849. С.  362). Обратим внимание на то, что «соблазн формы» 
здесь звучит в первую очередь как собственный — Аксаков не  только 
не  отделяет себя от других, но и, напротив, осуждение «формального» 
начинает с того, что обнаруживает в своем собственном отношении к бо-
гослужению.



520

— она моралистична, что традиционно для XIX в., и в основе 
морали лежит религиозное начало, на христианстве базируется то, 
что принято называть «европейской моралью», хотя сами носители 
последней могут отрицать бытие Божие: «душа человеческая плохо 
способна к строгой логической последовательности отрицания. Че-
ловек, отвергающий, например, теоретически идею Бога, не вдруг 
спускается по всей логической лестнице нравственного падения, 
но часто невольно задерживается на какой-либо из первых же ее 
ступеней, пробавляясь в  жизни безотчетным противоречием соб-
ственных действий с исповедуемыми им принципами, — совершая 
даже иногда высокие подвиги христианской любви и самоотверже-
ния! Да и кроме того, современным радикальным отрицателям — 
вольно предаваться своему отрицанию в той среде, где их внешняя 
свобода и существование вполне еще обеспечены господством хри-
стианских нравственных предрассудков, где все общество и они 
сами еще живут, так сказать, на счет капитала христианской нрав-
ственности»; 48

—  Церковь в  социальном, эмпирическом плане своего су-
ществования  — это община верующих, имеющих разные «дары 
благодати», но свободная от «начальствования»: в данном аспекте 
Аксаков принимает и воспроизводит основные мотивы богословия 
Хомякова, его учения о  «соборном начале», которое пронизывает 
всю Церковь от прихода до Вселенской Церкви;

—  суть христианства  — некое, сравнительно небольшое, док-
тринальное ядро (причем опять же на первый план выводится 
моральное содержание), прочее же  — исторические «наросты», 
которые необходимы (поскольку все, в том числе и Церковь, суще-
ствует во времени), но которые не  должны заслонять то, что они 
обрамляют: в  принципе здесь применим его же образ, использо-
вавшийся для объяснения отношений «Земли» и  «Государства»: 
«ствол» и  «кора», «кора» призвана защищать растение, но если 
она несоразмерно разрастается и становится слишком прочной, то 
губит само растение.

Когда речь заходит об историческом существовании христиан-
ства, для Аксакова «адекватными» временами являются первые 
века христианства  — пока христианство пребывало вне государ-

	 48	Аксаков И. С. Сочинения. Т. IV. С. 193—194 («Русь», 5 декабря 
1881 г.).



521

ства, было гонимо. С тех же времен, как христианство стало «го-
сударственной религией», вопрос в  том, как совместить начала 
государственные и  христианские  — и  здесь, согласно Аксакову, 
ответа нет, по крайней мере нет некоего «идеального состояния» 
в  прошлом, к  которому можно было бы отослать как к  наиболь-
шему приближению к  совершенству: к  средневековому примату 
пап, к  византийской «симфонии» или какому-либо другому мо-
менту. В опубликованных лишь посмертно заметках (относящихся 
к 1880-м гг.) он пишет:

«Апостольские и вообще церковные общины в первые три века 
были оазисами в  языческом государстве. Вся забота о  внешней 
безопасности, о правильном и точном ходе государственного меха-
низма, весь это odium государственного бытия лежал всею своею 
тяжестью не на христианских общинах, а на языческом мире. Члены 
христианской общины не шли на суд между собою к внешним, — 
представляли какую-то свою замкнутую автономию. С воцарением 
же христианства на троне Кесарей общины естественно разомкну-
лись: не от кого было ограждаться. Приходилось слиться со всем 
обществом бывших язычников,  — христианам пришлось понести 
на раменах своих бремя государственного существования. Государ-
ство — это царство от мира сего, с мечом и кровью, с политикой, 
войнами, тайной полицией и  внешнею, буквенною, формальною 
правдою. Идеал христианства — царство не от мира сего. Нужно 
было установить modus vivendi между церковью и государством, — 
а  это такая задача, которую даже теоретически разрешить 
не  могло человечество и  до сих пор (курсив мой.  — А.  Т.). То 
церковь сама становилась государством, то государство признавало 
церковь как одну из функций своего организма».49

Вычленяя конкретно-историческую специфику религиозных 
взглядов Ивана Аксакова, отметим также специфику «места и вре-
мени»: это ситуация меняющейся религиозности, когда формиру-
ются в  качестве «массовых» новые, «интроецированные» формы. 
Прежняя религиозность не предполагала от верующего обязатель-
ного принятия собственно «веры»: для того чтобы принадлежать 
к  данной религиозной группе (а  принадлежность к  какой-либо 
группе была обязательна и  определяла статус лица), требовалось 

	 49	Из бумаг Аксакова: Письмо автору рукописной статьи «Христиан-
ство и прогресс» // Аксаков И. С. Сочинения Т. IV. С. 354—355.



522

соблюдать положенные ритуалы и  воздерживаться от публич-
ного отрицания некоторого набора утверждений. Вольтерьянцы 
XVIII  в., как правило, спокойно проживали свой век без како-
го-либо конфликта с  той конфессией, к  которой они официально 
принадлежали, и, более того, не  находили здесь противоречия, 
поскольку принадлежность к  конфессии была не  столько религи-
озным убеждением, сколько необходимым элементом социального 
и политического порядка. Собственно, подход иерархов не  сильно 
отличался от обыденных представлений (да и трудно ожидать дру-
гого, поскольку они жили в  «реальном мире»): взгляды Новико-
ва, например, по заявлению митрополита Платона, были вполне 
православными  — что было возможно лишь при условии, если 
под критериями «православия» (достаточными для данного стату-
са) понимать соблюдение положенных правил в публичной жизни 
и принятие этических норм, не противоречащих общепризнанным.

Проблемы начались в  XIX  в.: по мере того как религиозная 
принадлежность становилась «индивидуальной», а  не  «группо-
вой» характеристикой, все в большей мере ставился вопрос о том, 
во что «на самом деле» веруют, например, крестьяне, официально 
числящиеся православными. Историями о «диких», с точки зрения 
«просвещенного наблюдателя», представлениях крестьян наполне-
на русская литература и публицистика. Однако ничего специфиче-
ски русского в  этих историях нет: посттридентская католическая 
литература (эпохи так называемой «вторичной христианизации» 
общества) наполнена аналогичными примерами, когда происхо-
дит столкновение элитарной по своему существу католической или 
православной догматики, выработанных и  институционализиро-
ванных духовных практик с народной религиозностью. Достаточно 
будет вспомнить хотя бы хрестоматийный пример святого Гинфор-
та — пса, почитание которого в окрестностях Лиона сохранялось 
с XIII в. до 1930 г., несмотря на неоднократные запрещения со сто-
роны духовных властей.

Такое внимание (и «шокирующие подробности», например, пере-
даваемые Достоевским в «Дневнике писателя») к «вере простецов» 
отражает изменение в отношении к вере «образованных сословий»: 
собственно, с этой точки зрения славянофильство выступает впол-
не европейски типичным феноменом в  рамках модерной религи-
озности и  требованием «веры» как в  первую очередь искреннего, 
личного исповедания — собственно, аспект искренности, подлин-



523

ности личной веры придает требованию «свободы совести» со сто-
роны Аксакова весь его пафос. В  рамках прежней модели боль-
шинство религиозных вопросов — дело «специалистов», мирянину 
не  следует о  них задумываться, а  надлежит следовать указаниям 
«специалистов» (либо духовенства в целом, либо с предпочтением 
какой-либо его части, обладающей особым авторитетом,  — будет 
это монашество, епископат или старчество или все это вместе в ка-
ких-либо пропорциях). Сознательность веры тем самым порождает 
и вопросы — и в том числе вопросы неудобные, возможность не-
верных выводов или формулировок, которые окажутся неточными 
или прямо ошибочными. Но ключевой момент здесь — это то, что 
славянофилы воспринимают веру, православие  — как свое дело, 
по которому у них попросту должно быть свое мнение — именно 
потому, что отношение к вере должно быть сознательным.

Здесь важна еще и  ситуация, когда прежняя модель конфес-
сиональной империи перестает работать  — как раз в  силу того, 
что теперь религиозная принадлежность описывает индивида, 
а не группу (характерный момент ломки — новое восприятие «об-
ращения», «возвращения» униатов  — когда их по старой модели 
«записывают приходами», или хрестоматийный анекдот из «Бы-
лого и дум» Герцена с урядником-мусульманином, получившим св. 
Владимира за усердие в  обращении в  Православие: здесь важно 
то, что теперь это воспринимается как парадокс — то, что должно 
быть личным выбором  — уже должно, уже воспринимается как 
таковое  — оказывается управляемым в  рамках предшествующей 
модели: предписанной религиозности). Для самого славянофиль-
ства этот конфликт будет особенно болезнен  — поскольку, при-
надлежа к  новому, личному типу религиозности, оно одновремен-
но осмысляет группы в  рамках религиозности предписываемой. 
То есть если русский — это православный, то «русскость», полу-
чается, можно выбрать — и от нее возможно отречься.

Подводя общий итог, скажем, насколько мы компетентны 
в данной области, что Иван Аксаков верил православно, веруя во 
Христа, исповедуя Символ веры, принимая учительство Церкви, 
исполняя таинства и исповедуя все обряды Православной церкви. 
Там, где его личные взгляды отступали от того, что считалось 
догматически истинным (в  широком смысле слова, отсылающем 
скорее к «курсам догматического богословия», чем к собственному 
смыслу понятия «догмат Церкви») или считается таковым сейчас, 



524

он не  брал на себя учительского авторитета, не  высказывал эти 
мнения публично и  был готов изменить их, если убедится в  их 
ложности. Важно осознавать, критически подходя к  отдельным 
высказываниям Аксакова, что он не только не был богословом, но 
и  не  претендовал на подобный статус, а  отстаивал право миряни-
на иметь голос в  Церкви, право христианина говорить о  вере  — 
с осторожностью внутренней, но не стесняемой внешне. Как писал 
он в 1865 г.:

«Отношение „Дня“ к учению православной церкви было столь-
ко раз и так открыто, так несомненно заявлено, что мы вправе были 
бы считать себя совершенно застрахованными от упреков в неува-
жении к вере к церкви. Вся беда в этом случае от того, во-первых, 
что у нас, в обществе, понятие о „святой, соборной и апостольской 
церкви“ нередко отождествляется с  понятием о  временно церков-
ном управлении, об ее официальном представительстве, — приуро-
чивается, так сказать, к  личному, временному составу церковной 
иерархии. Во-вторых, от того, что общество, при всей искренности 
своей веры, до такой степени привыкло к безгласности и потемкам, 
что дневной свет правды невольно его раздражает и  свободы оно 
пугается. Вообще у  нас в  России, в  деле церкви, как и  во всем, 
ревнивее всего охраняется благовидность, decorum,  — и  этим 
большею частью и  удовлетворяется наша любовь к  церкви, наша 
ленивая любовь, наша ленивая вера!

〈…〉 Мы можем ошибаться в  наших статьях о  духовенстве; но 
самый факт свободной критики, особенно как скоро эта критика 
серьезна и  искренна, не  должен никому казаться предосудитель-
ным. Наши заблуждения должны быть обличены, ошибочные мне-
ния опровергнуты; но ни те, ни другие не должны быть стесняемы 
полицейскими способами в свободном своем выражении».50

Во взглядах Аксакова легко найти так называемый «протестант-
ский уклон», но при этом не следует забывать и того, что русское 
православие догматически на протяжении XVIII—XIX вв., начи-
ная со времен полемики Стефана Яворского и Феофана Прокопо-
вича, заимствуя и вопросы, и способ их обсуждения из европейско-
го богословия, балансирует между ориентацией на протестантское 
и католическое богословие — и то же самое можно сказать о ре-
лигиозных практиках высшего общества (поскольку культурные 

	 50	Там же. С. 42, 44 («День», 16 октября 1865 г.).



модели  — при отсутствии своих собственных и  наличии таковых 
«в  доступе» в  культурном окружении  — заимствуются у  него, 
затем с  той или иной степенью последовательности модифициру-
ясь, чтобы в  итоге стать «оригинальными»). Но стоит опять же 
отметить, что именно Иван Аксаков много сделал и  еще больше 
пытался сделать, чтобы внести живой дух в русское православное 
богословствование, в первую очередь заботясь о том, чтобы у по-
следнего появился «свой голос», «свой язык», т.  е. возможность 
говорить так, чтобы быть услышанными вовне  — проповедовать 
и исповедовать.


