
526

ПИСЬМО И. С. АКСАКОВА О. Ф. МИЛЛЕРУ  
ОТ 5 ИЮЛЯ 1884 ГОДА  

О СТАТЬЕ ТОГО «ЦЕРКОВЬ И ВИЗАНТИЙСТВО»
(Публикация Д. А. Бадаляна)

Ученый-филолог, публицист, профессор Санкт-Петербургского 
университета Орест Федорович Миллер (1833—1889) принад-
лежал к  числу пусть и  не  самых близких лично И.  С.  Аксакову, 
но самых искренних и  преданных его сторонников. За свою вер-
ность памяти покойного публициста Миллер поплатился карьерой: 
в  1887  г. он был уволен из университета после того, как сначала 
с  профессорской кафедры, а  затем со страниц газеты «Русский 
курьер» противопоставил Аксакова, его деятельность и  его лич-
ность, заслугам и деяниям только что умершего М. Н. Каткова.

Первое знакомство Аксакова и  Миллера возникло заочно, 
в  июне 1863  г., когда командированный за границу молодой уче-
ный прислал из Праги свою первую корреспонденцию для газеты 
«День». И хотя дальнейшее участие Миллера в аксаковских изда-
ниях нельзя назвать постоянным и  плодотворным (по 6  публика-
ций в «Дне» и в «Руси»), их двусторонняя переписка продолжалась 
более 22 лет, до самой смерти Аксакова. Дошедшие до нас письма 
Аксакова к Миллеру 1863—1886 гг. оказались разделены между 
двумя архивными собраниями (РО ИРЛИ и  НИОР РГБ),1 так-

	 1	Из них полностью опубликовано только одно письмо 1886  г. 
(Шляпкин И. А. Очерк научной деятельности профессора О. Ф. Милле-
ра. СПб., 1889. С. 32) и фрагменты из нескольких писем Аксакова, свя-
занных с Ф. М. Достоевским (Достоевский в неизданной переписке со-
временников (1837—1881) / Публ. Л. Р. Ланского // Литературное на-
следство. М., 1973. Т. 86. С. 349—564).



527

же  — и  письма Миллера Аксакову (РО ИРЛИ 2 и  ОР РНБ). 
Полная публикация всей двусторонней переписки подготовлена 
нами в 2016  г. в историко-литературном сборнике «Славянофиль-
ский архив».

Письмо Аксакова от 5 июля 1884 г. отличается от всех осталь-
ных одной важной, развиваемой через все послание, темой — от-
ношения Церкви и государства. Что побудило к тому автора, ста-
новится ясно из самого послания: незадолго перед тем, в  конце 
июня или самом начале июля 1884  г., Миллер обратился к  выпу-
скавшему газету «Русь» Аксакову с недошедшим до нас письмом. 
В нем он предлагал к печати в газете свою новую статью. Полное 
ее название — «Церковь и византийство. (Памяти Ф. А. Тернов-
ского и по адресу В. С. Соловьева)».

Уже в  подзаголовке статьи были определены два повода для 
ее появления. Начнем со второго, наименее значительного  — это 
недавняя публикация Вл. Соловьева в «Известиях С.-Петербург-
ского Славянского благотворительного общества». Миллер от-
кликнулся на нее, заявив в  своей статье, что книга Терновского 
о времени Вселенских соборов позволяет с новой стороны ответить 
на вопрос, поднятый Соловьевым, и  уже по ходу работы не  раз 
вступал с философом в прения. У Аксакова же, как видно из его 
письма, это вызвало только недоумение и  разочарование. Для 
него очевидно: спора у  его адресата с Соловьевым не получилось, 
и  стоило ли вообще вспоминать статью, автор которой выступил, 
по словам редактора «Руси», «с  кощунственным и  еретическим 
учением о Царской власти».

Что имел в  виду Аксаков? Соловьев в  своей статье отстаивал 
«самостоятельную власть христианского Царя и его особое значе-
ние в  церкви».3 Как понимать это «особое значение», автор объ-
яснил довольно кратко. Христос, по его представлению, «является 
в трояком значении или в трех достоинствах, которые издавна раз-
личались церковью: достоинство царя, достоинство первосвящен-
ника и достоинство пророка (не в смысле прорицателя, а в смысле 

	 2	Письма из собрания Пушкинского Дома опубликованы: Письма 
О. Ф. Миллера И. С. Аксакову / Публ. А. В. Малинова // Вече. 2010. 
Вып. 21. С. 149—172. 
	 3	Соловьев В. С. Славянский вопрос // Известия С.-Петербургского 
Славянского благотворительного общества. 1884. № 6. С. 12. Статья во-
шла в книгу Соловьева «Национальный вопрос в России» (СПб., 1888. 
Вып. 1).



528

свободного вдохновенного проповедника)». В  человеческом обще-
стве согласие этих трех служений «есть подобие их совершенного 
единства во Христе».4 Если христианский Запад «сосредоточился 
вокруг первосвященника», то христианский Восток «избрал царя 
носителем единовластия, представителем единства, верховным во-
ждем и управителем своей жизни» (третье, пророческое служение 
представлено в протестантизме, но на этом аспекте Соловьев пред-
почел не  останавливаться).5 Уже из этого он выводил необходи-
мость единения Востока и Запада.

Из рассуждений Соловьева о втором «служении» следовало то, 
что Христос «благословляет и  царскую власть в  человечестве».6 
И  хотя философ утверждал, что «главенство царя над церковью 
никак не  есть догмат православия», он констатировал это как ре-
альную ситуацию в  России. Предшествовавшее этому положение 
в  Византии он представлял следующим образом: именно «в  лице 
христианского царя» восточное христианство сосредоточило свое 
единство и  полностью отдало ему «внешнее представительство 
церкви, признав императора „наружным архиереем“, как называл 
себя Константин Великий».7

Так что же возмутило в этом Аксакова? Во-первых, вероятно, 
именно к  неканонической идее о  «трояком значении» и  «трех до-
стоинствах» Христа относятся аксаковские обвинения в ереси. Ко-
щунством же для него явилась, скорее всего, спокойная констатация 
Соловьевым отношения к монарху и его власти, которое, не будучи 
каноническим, отражало представления некоторых православных, 
считавших царя главой Церкви. С примерами тому Аксаков стал-
кивался не  раз. Так, в  ноябре 1882  г. он с  возмущением указал 
обер-прокурору Св. Синода К. П. Победоносцеву на публикацию 
в «Литовских епархиальных ведомостях», где предводитель местно-
го дворянства назвал императора «Державным Главой Российской 
Православной Церкви». Вслед за тем редактор «Руси» восклицал: 
«Поди тут, спорь после этого с католиками о цезаре-папизме или 
с раскольниками».8 Заметим, кстати, что в этом же самом письме 

	 4	Там же. С. 8.
	 5	Там же. С. 9.
	 6	Там же. С. 8.
	 7	Там же. С. 11.
	 8	〈И. С. Аксаков — К. П. Победоносцеву. 11 ноября 1882 г.〉 // Рус-
ская литература. 2006. № 1. С. 113. — Прил. к ст.: Бадалян Д. А. Газета 
И. С. Аксакова «Русь» и цензура.



529

Аксаков объяснял обер-прокурору необходимость свободы обсу-
ждения религиозных вопросов и  в  связи с  этим важность публи-
кации статьи Соловьева «О  Церкви и  расколе», которая вызвала 
серьезное недовольство Победоносцева и  его замечание цензуре.9

Еще в 25-летнем возрасте Аксаков, отвечая на вопросы III от-
деления, заявил: «Народ смотрит на царя как на самодержавно-
го главу всей пространной русской православной общины».10 Это 
была своего рода компромиссная формулировка, вполне приемле-
мая и для автора, и для верховной власти.

Спустя около 20 лет Аксаков не только не видел в императоре 
главы Церкви (что естественно для христианина), но и не находил 
в  монаршей власти никакой религиозной основы. «Самодержавие 
не  есть религиозная истина или непреложный догмат церкви», — 
писал он в конце 1860-х гг. в одной из неопубликованных статей.11 
Здесь же Аксаков отмечал, что русские монархи «не затрудняются 
посягать на независимость церкви под формами, мало доступными 
народному разумению». Более того, он утверждал: если, преступая 
нравственные пределы, самодержавие вторгается «в  сферу цер-
ковную» и  «область личной совести и  личной свободы человека», 
то оно «переходит в  уродство, становится узурпацией тиранией». 
И тут же заключал: «Таково оно и есть в России со времен Петра».12

Понятно, что идеи Аксакова принципиальным образом отлича-
лись от воззрений на власть большинства православных поддан-
ных и, что еще важнее — от официальной идеологии, утверждав-
шей: «Царь  — помазанник Божий». Для Аксакова же источник 
царской власти — не помазание и не сам царь, а народ.13 Впрочем, 

	 9	Там же. С.  103. Первая публикация статьи Соловьева: Русь. 
1882. 18 сент. № 38. С. 9—14; 25 сент. № 39. С. 10—14; 2 окт. № 40.  
С. 10—15.
	 10	〈Вопросы, предложенные И. С. Аксакову III отделением〉 // Акса-
ков И. С. Письма к родным 1844—1849. М., 1988. C. 500.
	 11	Аксаков И. С. Почему так нелегко живется в России? М., 2002. 
С. 897.
	 12	Там же. С. 898.
	 13	В частности, схожую мысль он пытался выразить в 1874 г., обратив-
шись к биографии Ф. И. Тютчева. Однако это и другие острые суждения 
о власти были исключены цензурой с ведома Александра II. См. подроб-
нее: Бадалян Д. А. Книга И. С. Аксакова «Биография Федора Иванови-
ча Тютчева» и  цензура (по материалам Главного управления по делам 
печати) // Аксаковские чтения: Материалы XI Всерос. науч. конф. (Уфа, 
2 октября 2009 г.). Уфа, 2009. С. 69—74.



530

подчеркнем: это не отменяло для него смысла всенародной молит-
вы о благословлении Божием для царя.14

Как в то время воспринималась царская власть в самой Церкви? 
Вот позиция, пожалуй, самого яркого и авторитетного ее предста-
вителя, описанная протоиереем Г.  В.  Флоровским: «У  Филарета 
была своя государственная теория, теория священного царства. Но 
она совсем не  совпадала с  официальной и  официозной доктриной 
государственного суверенитета. „Государь всю законность свою 
получает от церковного помазания“, т.  е. в  Церкви и  через Цер-
ковь. И помазуется только Государь, не государство. Поэтому ор-
ганы государственной власти не имеют никакой юрисдикции в де-
лах церковных. Филаретовский образ мыслей был вполне далек 
и чужд государственным деятелям Николаевского времени. Фила-
рет им казался опасным либералом».15

Тем не  менее было время, когда Аксаков считал митрополи-
та Московского и  Коломенского Филарета (Дроздова) адептом 
государственной идеологии и  в  одном из писем 1853  г. называл 
владыку «официальным витией».16 Заметим попутно, что более 
наблюдательным в  отношении к  митрополиту оказался в  то вре-
мя А.  И.  Герцен. В  1856  г. на страницах «Полярной звезды» он 
вспоминал прошедшую Николаевскую эпоху: «Филарет представ-
лял какого-то оппозиционного иерарха 〈…〉 Филарет умел хитро 
и ловко унижать временную власть; в его проповедях просвечивал 
тот христианский, неопределенный социализм, которым блистали 
Лакордер и другие дальновидные католики».17

	 14	Аксаков И. С. Почему так нелегко живется в России? С. 897.
	 15	Флоровский Г. В., прот. Пути русского богословия. Минск, 2006. 
С. 201. Об отношении митрополита Филарета к царской власти см.: Фир-
сов С. Л. «Охранительная идеология» и Православная Церковь в России 
1825—1861  гг. // Философия и  социально-политические ценности кон-
серватизма в общественном сознании России (от истоков к современно-
сти): Сб. статей / Под ред. Ю.  Н.  Солонина. СПб., 2004.  Вып.  1. 
С. 142—172.
	 16	Об отношении Аксакова к  митрополиту Филарету в  1840-е—
1850-е гг. см.: Фетисенко О. Л. «Гептастилисты»: Константин Леонтьев, 
его собеседники и ученики (Идеи русского консерватизма в литературно-
художественных практиках второй половины XIX  — первой четверти 
XX века). СПб., 2012. С. 167—169, 174.
	 17	Герцен А. И. Собр. соч.: В 30 т. М., 1956. Т. 8. С. 130. Жан-Батист-
Анри Лакордер (Lacordaire, 1802—1861) — католический проповедник, 
член Французской академии. Бывший адвокат с репутацией вольтерьян-



531

Однако на рубеже 1850-х—1860-х гг. (т.  е. именно когда Ак-
саков вынужденно принял на себя роль идеолога пореформенного 
славянофильства, и  это повлияло на его дальнейшую эволюцию) 
отношение его к  митрополиту Филарету претерпевает изменение. 
Первым знаком тому являются письма Ивана Сергеевича 1861  г., 
в которых он, весьма резко описывая положение в Церкви, с уни-
чижением отзываясь о Св. Синоде и  его руководителях, ни  слова 
не  произносит о  владыке Филарете. Так, в  ноябре 1861  г., когда 
Аксаков только начал издавать еженедельник «День», он писал гр. 
А. Д. Блудовой: «Моя газета нападает на материализм, но она же, 
при первом удобном случае, нападет и на Св. Синод с графом Т〈ол-
стым〉, с  князем У〈русовым〉, с  Аскоченскими, Барковыми и  т.  д. 
Они хуже, они более принесли зла, чем материалисты; материа-
лизм есть совершенно законное противодействие холопству и офи-
циальности, внесенной в область веры, и т. д.».18 Еще несколькими 
годами ранее в такой ситуации Аксаков не преминул бы вспомнить 
и митрополита Филарета.

Окончательно отношение Аксакова к митрополиту Московско-
му изменится спустя немного лет. И в  1867  г. в  газете «Москва» 
Аксаков назвал еще здравствующего тогда владыку «светильником 
высокого ума, знания и всем явной жизни», а также «огромной ду-
ховной силой, охраняющей, из себя самой почерпаемую властью, 
неизменность обычая и целость духовного предания».19

В  1883  г. у Аксакова появился повод вспомнить свою давнюю 
публикацию. 9—11 января (во время празднования 100-летия ми-
трополита Филарета) газета «Новое время» поместила статью, со-
держащую резкие инвективы в адрес покойного владыки. Автором 
ее был историк Церкви, профессор Киевской духовной академии 
Ф.  А.  Терновский (1838—1884). Вскоре ее текст перепечатали 
газеты «Новости», «Санкт-Петербургские ведомости» и  «Совре-

ца, в 1827 г. он принял сан, отстаивал политические свободы и независи-
мость Церкви от правительства.
	 18	И. С. Аксаков в его письмах. М., 2004. Т. 3. С. 365. Ср. аналогич-
ные утверждения и  аналогичное отсутствие упоминаний Филарета 
в письме Аксакова кн. Д. А. Оболенскому от 20 марта 1861 г. Здесь Ак-
саков, в частности, заявил об обер-прокуроре Св. Синода гр. А. П. Тол-
стом: «Если дать волю ему и Св. Синоду, так через 5 лет не останется 
ни одного верующего в Русской земле: так умеют они омерзить Право-
славие» (РО ИРЛИ. Ф. 3. Оп. 2. Ед. хр. 30. Л. 51 об.).
	 19	Аксаков И. С. Собр. соч. М., 1887. Т. 7. С. 691.



532

менные известия», Аксаков же, напротив, опубликовал в  «Руси» 
свою статью 1867  г., добавив к  ней обрамление в  виде вводной 
и  заключительной частей. И  здесь, если он и  указывал на свою 
оппозицию, то уже не  митрополиту Филарету, а  его противнику 
обер-прокурору Св. Синода  — и, как иронично подчеркивал он, 
«гусарскому полковнику» — гр. Н. А. Протасову, одному из дея-
телей столь нелюбимого славянофилами «петербургского периода 
нашей истории».

Этот сюжет имеет значение еще и  потому, что непосредствен-
ным поводом для написания статьи Миллера и для публикуемого 
здесь письма к нему Аксакова явилась книга того же Терновского. 
После появления в «Новом времени» скандальной статьи профес-
сор лишился кафедр в  Духовной академии и  в  Киевском универ-
ситете. Для него оставались возможны лишь деятельность в каче-
стве действительного члена Киевской Археографической комиссии 
и  подготовка отдельных газетных публикаций.20 23 мая 1884  г. 
Филипп Алексеевич скончался, и последним крупным его трудом 
стала изданная в  1883 г. книга «Грековосточная церковь в период 
вселенских соборов. Чтения по церковной истории Византии от им-
ператора Константина Великого до императрицы Феодоры (312—
842)». К ней и обратился Миллер. Его статья — это не рецензия 
в  точном смысле слова, а  попытка размышлений об отношениях 
Церкви и государства в византийскую эпоху и не только тогда. По-
пытка, прямо скажем, не вполне состоявшаяся, о чем говорит хотя 
бы обилие прямых и  косвенных цитат, позаимствованных в  книге 
Терновского. Уж слишком по-школярски решал свою задачу про-
фессор филологии. Именно это, а отнюдь не заключения Миллера 
(так же как и Аксаков, с сожалением и болью, отмечавшего зави-
симость Церкви в  ее отношениях с  государством) вызвало реше-
ние редактора «Руси». Отказавшись публиковать статью Милле-
ра (заметим, не  в  первый раз за их долгие отношения), Аксаков 
стремился объяснить свой отказ как можно точнее и  подробнее. 
В этом-то и заключается главная ценность письма, открывающего 
для нас нюансы аксаковской позиции в  столь сложном и  остром 
вопросе.

	 20	См. о Ф. А. Терновском: Памяти проф. Филиппа Алексеевича Тер-
новского (по поводу 25-летия со времени его смерти) // Чтения в Истори-
ческом обществе Нестора летописца. 1911. Кн. 22, вып. 1—2. С. 44—69.



533

Подчеркнем: говоря, что обсуждение подобных проблем должно 
протекать не на газетных полосах, Аксаков призывал автора быть 
тоньше и  осторожнее в  оценках даже таких исторических деяте-
лей, как император Юстиниан. И  это при том, что именно сла-
вянофильскому публицисту, казалось бы, надлежало обрушиться 
с  критикой на правителя, который «первый отчетливо противопо-
ставил народной воле „милость Божию“ как источник верховной 
власти». И ведь именно от Юстиниана берет начало неразделяемая 
Аксаковым теория об императоре, «получающем благодать прямо 
от Бога и стоящем над государством и над церковью».21

Как воспринял отказ и аргументы редактора «Руси» Миллер? 
В  его известных нам письмах, дневниках и  воспоминаниях (хра-
нящихся в  РГАЛИ) нет никаких фактов, говорящих о  его обиде. 
Спустя несколько месяцев работа Миллера увидела свет в журнале 
«Киевская старина»,22 но прежде автор внес в  нее как минимум 
несколько исправлений, на которые указал ему Аксаков (см., на-
пример примеч. 12). Вероятно, после того же письма Миллер доба-
вил в статью цитаты из «Записок о всемирной истории» А. С. Хо-
мякова. Впрочем, при этом он выбрал именно те места, которые 
должны были подкрепить его критический взгляд на положение 
Церкви в Византии, а ведь отношение Хомякова к византийскому 
христианству отличалось удивительной диалектической уравнове-
шенностью (на что и указывал Аксаков). Примером этому служат 
не только его «Записки…», но и статья «О старом и новом» 1839 г.

8 ноября 1884  г. Миллер выслал редактору «Руси» оттиски 
своей публикации в  «Киевской старине», о  чем известно из его 
краткого сопроводительного письма.23 Косвенно это подтверждает 
наше предположение о том, что автор не был уязвлен отказом Ак-
сакова и учел некоторые из его замечаний. Иначе стоило ли пред-
лагать ему читать уже знакомый текст?

Письмо Аксакова Миллеру публикуется впервые по автогра-
фу, хранящемуся в  рукописном отделе РО ИРЛИ: Ф.  3. Оп.  2. 
Ед. хр. 27. Л. 45—48 об.

	 21	Гревс И. М. Юстиниан // Христианство: Энциклопедический сло-
варь: В 3 т. / Ред. кол. С. С. Аверинцев (гл. ред.) и др. М., 1995. Т. 3. 
С. 288.
	 22	Киевская старина. 1884. Т. 10, нояб. С. 419—446.
	 23	Письма О. Ф. Миллера И. С. Аксакову. С. 167.



534

Первая половина письма написана черными чернилами, вторая, 
отдельные вставки и дата вначале — синими чернилами. Курсивом 
выделены слова, подчеркнутые в  оригинале. Орфография и пунк-
туация приближены к современным.

В комментариях при цитировании статьи Миллера частично со-
хранены его ссылки (в виде цифр в скобках) на книгу Терновского. 
Ссылки на статью самого Миллера (по публикации в  «Киевской 
старине») даны также в скобках, но с обозначением «с.».

Письмо И. С. Аксакова О. Ф. Миллеру

5 июля 1884 г.
Многоуважаемый Орест Федорович.

Получил я Ваше письмо, а затем и Вашу статью. Нечего и  го-
ворить, что я  в  главных основаниях с  Вами согласен, но Вы ста-
вите непременным условием: ничего не изменять и не пропускать, 
и на это условие я не могу согласиться. Сначала по Вашему пись-
му я думал, что содержание статьи — Соловьев, который высту-
пил в 6 № «Известий» с кощунственным и еретическим учением 
о  царской власти,1  — но выходит, что Соловьев является у  Вас 
эпизодически, а  проповеди его о  католицизме Вы, право, только 
даете оружие в руки! Односторонним освещением церковной ис-
тории Византии, т.  е. сосредоточив на ней тень чернее ночи, Вы 
тем ярче осветили преимущество папства, как власти церковной, от 
государственной власти независимой. Впечатление от Вашей ста-
тьи такое, что папство все-таки несравненно лучше, при всех своих 
недостатках, которые затем уже нетрудно оправдать или извинить 
или признать лишь подлежащими некоторому исправлению. Будь-
те уверены, что Соловьев Вашей статье только обрадуется. Ведь 
его «Царь» — это вторая часть общей схемы; первая — покаяние 
Восточной церкви перед Римом. Значит ли это, что не следует раз-
облачать мерзости византийские? Нисколько не  значит. Разобла-
чать следует, но не  так, как делаете Вы. Вы ссылаетесь часто на 
Хомякова, но, к сожалению, приводите из него только три слова.2 
Вы, конечно, однако знаете, что рядом с жестоким укором, у него 
и историческое разъяснение, а вместе с тем ярко указана и заслу-
га Византии.



535

Но не в этом дело. Многому, что может появиться в серьезном 
ученом труде, не  место на летучих страницах газеты или жур-
нала. Ваша статья  — религиозный памфлет, в  котором Вы до-
вольно заносчиво дергаете самые заветные сердечные струны рус-
ской верующей массы, а  потому произведете, нежелаемый и  для 
Вас самих, не  только скандал, но и  соблазн. Вы хотите в  газете 
разом развенчать и  ошельмовать целый сонм святых Право-
славной Церкви, чтимых русским народом около тысячи лет. Св. 
Константин  — скотина,3 св. Ирина  — мерзавка,4 Юстиниан  — 
мошенник,5 Феодосий  — каналья....6 Да мои приятели расколь-
ники и  единоверцы съели бы меня, стали бы меня чураться как 
богохульника! Нельзя так обращаться с общественным мнением 
церкви, плевать на него публично. Вообще этому должен бы пред-
шествовать целый трактат о  значении «святых» (это не  догмат), 
о канонизации и т. д. Творить над ними суд литературный, разжа-
ловать их почерком пера публициста, с плеча, из святых в негодя-
ев — по меньшей мере, неприлично. Если Вы станете перебирать 
всех чтимых Церковью, так в девяти десятых найдете Вы многое, 
что не  подойдет под Вашу мерку. Псалмопевец Давид делал ве-
ликие мерзости, а Моисей — какие жестокие законы издал! Они 
не  христиане  — скажете Вы, но чтутся христианами, да и  закон 
нравственный ведь на сердцах написан: убить мужа, чтоб взять его 
жену, как сделал Давид, — это, и не будучи христианином, всякий 
сознает скверным.

Но Христос  — сын Давидов, и  Моисей беседует с  Христом, 
вместе с Илией, на горе Фавор. Апостол Петр три раза отрекался 
от Христа! «Разве это значит облекаться во Христа» повторяе-
те Вы, подводя упоминаемых у  Вас святых под батарею текста: 
«елицы во Христа крестистеся» 7. Но кто же может сказать о себе 
и  о  другом, что он действительно во Христа облекся!.. Свобода 
личного мнения и суда в Церкви по принципу — безусловная, но 
она ограничивается смирением и братскою любовью; а вот перво-
го-то и нет в Вашей статье.

Вы осмеиваете в статье тропарь: «Спаси, Господи, люди Твоя» 8 
и проч. Тоже не признаю удобным, вспоминая в особенности, как 
в  1876  г. по улицам Москвы толпы народа, проводив доброволь-
цев и походную церковь в Сербию, пели этот тропарь перед домом 
генер〈ал-〉губ〈ернатора〉,9 пред Иверской и  на Красной площади.10 
Этот тропарь заставлял наших солдат в  1877  г. творить чудеса.11



536

Если книга Терновского могла увидеть свет, так надо радовать-
ся той свободе, которую уже обрело у  нас печатное слово,  — но 
не  употреблять ее во зло. И  повторяю: иное дело ученая книга, 
и иное дело — площадной возглас или газетная статейка. Сегодня 
же куплю книгу Терновского и  прочту ее. Но в  одной из Ваших 
цитат есть выражение, которое так меня и  обдало духом новей-
шей несколько пошловатой современности: «благородный образ 
мыслей Григория Богослова»…12 Неужели Вы не  чувствуете, что 
это выражение  — stinkt,* как говорят немцы? В  этом одном сло-
ве целое откровение. Может быть, там же встречается выражение: 
«либеральный образ мыслей» такого-то Отца Церкви или Христа 
самого. И Вас это не коробит?

Я очень уважал заочно Терновского, хотя не читал его книг, но 
две статейки его мне не  понравились; одна о  Филарете,  — до-
вольно бестактная, на которую я возражал,13 и другая, которую мне 
переслал отец Лебединцев из Киева,14 не  говоря от кого, и  кото-
рую я поместил, но с возражением, и довольно резким.15 После уже 
я узнал, что это — Терновского…**

Ни  под каким видом не  могу я  допустить ссылку на Л.  Тол-
стого.16 Вы ссылаетесь на его сочинение как на что-то известное 
и признанное, тогда как это предмет самых разнообразных слухов 
и толков. Упомянув имя Толстого, «Русь» обязана высказать свое 
мнение и о самом сочинении. А Вы знаете, что этого нельзя.17 На-
конец в его «богословских» сочинениях несостоятельность его как 
мыслителя и наивность равняются по силам разве лишь богатыр-
скому его таланту. Ему не хочется признать чуда, он и измыслил 
толкование на чудо о пяти хлебах,18 но это истолкование дает лишь 
понятие о  том, чего прообразом было само чудо. Странно вообще 
в полемике о Церкви ссылаться без всяких оговорок на человека, 
отрицающего воскресение Христа, загробную жизнь и т. д.

Вы глумитесь над союзом Церкви и  государства, и  Вы правы, 
если под этим разумеете византийское или соловьевское толкова-
ние. Но Вы не  определяете их взаимных отношений, и  читатель 
в  недоумении, ибо господствующее либеральное мнение такое: 
«l’Etat est athée».*** Это ведь опять ложь, уже потому что ате-
изм своего рода религия — отрицания. Государство само по себе 

	 *	Дурно пахнет (нем.).
	 **	Далее письмо написано синими чернилами.
	 ***	Государство — атеист (фр.).



537

не имеет религии; оно есть в христианском мире лишь политическая 
форма существования христианского народа; власть — приклад-
ная сила христианского общества. Не  государство исповедует 
веру, а народ, и поставленные народом власти служат лишь выра-
жению народного духа. В христианском мире государство не  есть 
само по себе цель; над ним носится цель высшая, в отношении ко-
торой оно обретается в  нравственноподчиненном отношении. Его 
призвание упраздниться и уступить место Церкви, но до этого еще 
далеко, и  пока человечество вынуждено жить компромиссами ме-
жду идеалом и  правовым порядком. Идеал потому и  идеал, что 
он не вмещается в данную минуту; иначе он не был бы и идеалом. 
Этот идеал живет в  русском народе (благодаря, между прочим, 
православию), вот почему ему так чужда законность, т.  е. прин-
цип юридический, — вот почему и любит он единоличную власть 
с христианскою совестью.

В  некоторых случаях участие государя в  делах Церкви может 
быть допущено как представителя мирян или своего народа. Так 
отчасти и  было в  Древней Руси. Но тут трудно даже приискать 
и  формулу. Наши современные полицейские законы относительно 
охраны религии звучат фальшиво. Законы Уложения 19 — истинно 
ужасные и безобразные — поражают искренностью и наивностью. 
Когда читаешь статьи о  богохульниках с  подробным изложением 
хулы, то сомневаться нельзя, что и  сам царь Алексей, и  бояре, 
и  дьяки, и  подьячие сами содрогались от ужаса пред сим грехом, 
крестились со страху, и в пот их бросало.

Все это  — История. А  история есть повесть о  человеческих 
гадостях, пакостях и  несовершенствах, с  одной стороны, и  с  дру-
гой  — о  том, как сила Божия в  немощи совершается, мудрость 
Божия в глупости и пошлости, благость Божия в человеческих зло-
действах (т.  е. обращение самого зла в  благо)! История Церкви 
с внешней стороны тоже гадость. Я удивляюсь, как никто не взял 
историю Церкви с внутренней ее стороны. «Сокровенный „сердца“ 
человек — еже есть пред Богом драгоценно», — говорит апостол 
Петр.20 Тоже можно сказать и про человечество. Историю же надо 
судить с исторической точки зрения, мерить исторической мерой.

Мне странно, что до сих пор продолжают тыкать в  лицо ис-
торическому человечеству первые века христианства или перво-
начальные, апостольские общины. Забывают, что этим общинам 
с  полáгоря было существовать  — в  качестве оазисов языческо-
го мира. Они не  несли на себе тяжести государственного бытия; 



538

весь opus * и  весь odium ** государства лежал на язычниках, кото-
рые (когда не гнали христиан) доставляли им тихое и безмятежное 
житие, ограждая от воров, разбойников, внешних врагов, достав-
ляя им чрез созидание публичных водопроводов воду, обеспечивая 
торговлю, где можно было и Павлу продавать свои корзинки. Но 
когда целые народы вошли в  ограду церковную, почти поголовно 
весь личный состав государства принял христианство, дело пере-
менилось: катихизировать миллионы стало невозможно, толкать их 
в  шею вон из ограды было бы так же и  невозможно и  неразум-
но: пришлось принимать их как младенцев. Массы и  до сих пор 
младенчествуют, — да и две тысячи лет для человечества, — это 
период молочных зубов! Пришлось вместе с  тем самым христиа-
нам думать о  публичных водопроводах, устраивать полицию для 
ограждения от злых людей, не допускать внешних врагов, и проч. 
и проч. Вот тогда и явилась потребность в отшельничестве, в мо-
настырских общинах — оазисах среди младенчествующего, полу-
языческого христианского общества.

Для человечества указаны Христом два пути: личный и  об-
щечеловеческий, или личный и  исторический. Личное спасение 
и приближение к Богу — возможны каждому, всегда, во все вре-
мена, несмотря на неравенство культур: «Царство Божие внутрь 
вас есть», — сказал Христос.21 И в тоже время Христос же го-
ворит: «Царствие Божие подобно зерну горушному или „подоб-
но есть квасу“ (дрожжам), который и  бродит „дондеже тесто 
вскиснет“».22 Противоречат ли эти тексты с первым? Нисколько. 
Они относятся к  историческому развитию человечества. Оно 
и  бродит, и  киснет, а  когда вскиснет, тогда и  конец миру или на-
ступит Царствие Божие. Мне сдается, что первоначально даже 
апостолы не  ясно сознавали всемирно-историческое призвание 
христианства, чем объясняется отчасти и это чаяние скорого при-
шествия Христа. Вы упоминаете про Иерусалимскую общину, где 
все было общее и  т.  д. Она дана как прообраз. Сначала, может 
быть, и  действительно казалось возможным существовать таким 
образом и  в  этом виде исполнить завет Христов. Но сами апо-
столы, конечно, по внушению Духа, сообразили, что христианство 
призвано ко всемирно-исторической судьбе и не может выразиться 
в Иерусалимской общине как в своей законченной формуле. Сами 

	 *	Труд (лат.).
	 **	Ненависть, отвращение (лат.).



539

они разомкнули эту общину и разошлись по вселенной. Для хри-
стианства началась история: началось квашение человечества 
(а  община была уже нечто готовое, вскисшееся). Настоящее же 
квашение и  настоящая история начались со смертью апостолов, 
и  главным образом со времени сочетания христианского обще-
жительства с  формами государственного бытия. Нечего поэтому 
и  удивляться «понижению нравственного уровня христианского 
общества с IV века»…23 Задача представилась христианству муд-
реная, помудренее предшествовавших веков. Здесь (по отношению 
к общечеловеческому развитию) является место и для христианской 
культуры, и для различных ее исторических степеней. Эти различ-
ные степени отражались и в истории Церкви, и в каждом человеке, 
независимо от его личных счетов с Богом. Задача Церкви, во 1-х, 
содействовать личному спасению отдельных душ, во  2-х, сохра-
нить самый идеал в чистоте, возносить вечно горящий светоч, — 
и  нельзя не  видеть благодати Божией в  том, что и  Слово Божие 
сохранилось нам в течение 2-х т〈ысяч〉 лет, и возможность личного 
спасения, и не перестает Истина Божия квасить человечество. Но 
нужно выплыть наружу всем глубинам сатаниным. Инквизиция 
и прочие гнусности — это еще не глубина. Глубина является в наше 
время в лжеподобии христианства. Гуманизм, цивилизация, либе-
рализм, — ну словно Христос! А тут вот и сидит антихрист, «дух 
лестчий», по слову Иоанна.24 Происходит самая коварная подта-
совка идеалов.

Вот почему мне и не очень по сердцу вся эта проповедь наших 
«либералов». Но я делаю большую глупость, что пустился излагать 
все это в письме. Не высказал и десятой части того, что следовало 
бы, и  потому вижу, что все вышло неясно и  неубедительно. Мне 
хотелось только убедить Вас в  том, что плевелы надо исторгать 
осторожно, чтоб не погубить пшеницу,25 а Ваш прием такого рода, 
что может вызвать подражателей весьма неловких и  неразборчи-
вых. Вот Арсений Кутузов в «Р〈усском〉 курьере» вздумал во имя 
Христа ругать Россию за последнюю войну: не  христианское де 
дело, противоречие Евангелию и проч.,26 а Лев Толстой учит, что 
если кто-либо станет при вас насиловать вашу дочь, вы должны 
«не противиться злу» и допустить насилование (sic: этот вопрос 
был ему предложен).27 Так и хочется им сказать: «Не вси учители 
бывайте».28 Ругая Византию, не следует забывать, что все-таки ей 
обязаны мы принятием христианства, и  когда прочтете Вы у  Не-
стора гимн радости по случаю Крещения Руси,29 в эту минуту за-



540

молкает братоненавистное слово. Виновны греки, но они нам близ-
кие братья по духу и ближе латинян.

Искренно сожалею, что вынужден возвратить Вам статью. На-
прасно Вы думаете, что Хомяков ее бы напечатал. Он не  любил 
невоздержанности в слове и очень осуждал за это покойного бра-
та,30 как Вы может видеть в каждом № «Р〈усского〉 архива».31

Ваш Ив. Аксаков.

	 1	 Имеется в  виду статья Вл. С.  Соловьева «Славянский вопрос» 
в журнале «Известия С.-Петербургского Славянского благотворительно-
го общества» (1884. № 6. С. 3—11).
	 2	 В своей статье Миллер неоднократно ссылался на слова Хомякова 
из его «Записок о всемирной истории». Оттуда же взят эпиграф к статье: 
«Одно только невежество может смешивать церковь, т. е. строгое и логи-
ческое развитие начала христианского, с обществами, признающими, но 
не воплощающими его» (Хомяков А. С. Полн. собр. соч. М., 1873. Т. 4. 
С. 417). Еще прежде Миллер цитировал эти слова в статье «Славянофи-
лы в истории русской общественной мысли», опубликованной в журнале 
«Русская мысль» (1880. Кн. I).
	 3	 Константин Великий (Флавий Валерий Константин) (274—337) — 
римский император. В 313 г. издал эдикт о веротерпимости (Миланский 
эдикт), положивший конец гонениям на христиан. Организатор и актив-
ный участник I  Вселенского (Никейского) собора (325 г.), на котором 
произошел разгром арианства. Крещение принял перед смертью, причис-
лен к лику святых как равноапостольный. Миллер писал о нем: «…была 
полоса, когда и сам Константин Великий, считая православных уже до-
статочно удовлетворенными постановлениями Никейского собора, ждал 
от них некоторых уступок арианам (недаром же и историк его был в душе 
арианин), но, встретив сопротивление православных принятию в общение 
ариан, он прибег к  репрессивным мерам, имевшим целью научить, что 
определениям самодержца, направленным к защите истины, противиться 
не дóлжно» (С. 429). Историк, о котором говорит Миллер, — Евсевий 
Кесарийский (Памфил) (ок. 275—339) — епископ Кесарии, церковный 
писатель и ученый, автор речей, прославлявших императора Константина.
	 4	 Ирина (ок. 752—803) — императрица из Исаврийской династии, 
первая в Византии самодержавно правившая женщина. Получила власть, 
после того как в 797 г. свергла и приказала ослепить своего сына импера-
тора Константина VI. На VII Вселенском соборе канонизирована за вос-
становление иконопочитания. В  связи с  Ириной Миллер рассказывал: 
«…Константин VI возненавидел жену свою Марию по навету своей ма-
тери Ирины, желавшей привесть сына во всеобщую ненависть, и прину-
дил жену постричься, сам же беззаконно женился на Феодоте кубикула-
рии (фрейлине Ирины) и венчал ее на царство. Придворный иерей Иосиф 
совершил царское браковенчание, а  патриарх Тарасий заблагорассудил 



541

покрыть снисхождением и  молчанием совершившийся факт… В  конце 
концов приверженцы Ирины (монахи) достигли своего желания: царь по 
милости матери потерял власть и зрение, а Ирина осталась единодержав-
ной…» (с. 434).
	 5	 Юстиниан I Великий (Флавий Петр Савватий) (ок. 483—565) — 
император, создатель обширного законодательства о церковном устрой-
стве, организатор V Вселенского Собора (553 г.). Стремясь распростра-
нить единую веру на всю империю, поставил язычников вне закона. Объ-
явил себя «учителем веры и главою церкви». В 532 г. подавил крупнейшее 
в истории государства восстание «Ника». Канонизирован. Ссылаясь на 
факты, приводимые Терновским, Миллер писал: «Можно ли считать „об-
лекшимся во Христа“ Юстиниана, если при усмирении бунта в Констан-
тинополе воины его избили до 30 000 византийцев, виноватых и правых 
(269), а для отлучения императора от Церкви только не нашлось второго 
Амвросия?» (С. 426). Миллер имел в виду Амвросия Медиоланского. По 
преданию (восходящему к рассказу Феодорита Кирского), после того как 
император Феодосий жестоко расправился с восставшими фессалоникий-
цами, Амвросий отлучил того от причастия. Императору пришлось пуб-
лично принести покаяние. В другом месте Миллер пересказывал: «Юсти-
ниан, говорит Терновский, был самым крупным представителем того от-
ношения Государства к церкви, которое известно под характерным именем 
цезареопапства… Если царь есть помазанник Божий, избранный 
и вдохновляемый самим Богом, то понятно, что царские полномочия про-
стираются и на область дел религиозных. 1) Царь может и должен покро-
вительствовать церкви в  лице ее служителей. 2) Царю принадлежало 
право… замещать высшие иерархические должности. 〈…〉 3) Иерархия 
господствующей церкви всегда стремилась направлять царский меч на 
врагов и противников церкви и на непослушных овец, не хотевших войти 
во двор овечий… 〈…〉 За царем оставалось право обнародовать своими 
указами обязательную для всех подданных норму православного выра-
жения и заключительное решение по догматическому вопросу» (с. 432).
	 6	 Феодосий Великий (Флавий Феодосий) (346—395) — император, 
последний правивший единой Римской империей. Издал ряд законов, 
предписывающих всей империи исповедовать одну веру. Организовал 
II  Вселенский (Константинопольский) Собор (381 г.). Канонизирован. 
Миллер писал о нем: «Можно ли признать „облекшимся во Христа“ Фео-
досия Великого, если в силу его приказания (может быть, слишком усерд-
но выполненного) убито было в  ипподроме несколько тысяч солунян 
и  Амвросий Медиоланский, как прямой представитель церкви, должен 
был воспретить ему вход во храм. Но тот же Феодосий, с другой стороны, 
по замечанию Терновского, обнародовал свое исповедание веры, как обя-
зательное для всех подданных, в указе, имевшем тон военного деспотиз-
ма: „Мы желаем, чтобы все подвластные нам народы содержали веру, 
преданную римлянам св. апостолом Петром“ (121). Последнее же слово 
его было: „Я на врагов Иисуса Христа смотрю как на своих собственных“ 
(129), другими же словами, он готов был и их избивать, как тех, которых 
велел избить в цирке. За это-то у некоторых духовных писателей, допу-



542

скавших такое смешение Божьего с кесаревым, Феодосий величается ца-
рем всехвальным, оставившим по себе приснопамятную славу (134)» 
(с.  425—426). В  другом месте Миллер указывал: «К  законам против 
еретиков, — говорит без всякого порицания Созомен, — Феодосий Ве-
ликий присовокупил и тяжкие наказания, не приводя их однако же в ис-
полнение, потому что хотел не наказывать подданных, а только постра-
щать их, чтобы они одинаково с  ним мыслили о  Боге» (с.  429—430). 
Саламан Эрмий Созомен (ок. 400—450) — византийский историк и ад-
вокат, автор «Церковной истории».
	 7	 Слова из Гал. 3:  27, используемые в  православном богослужении 
в чине таинства крещения и несколько раз в году во время литургии (в Ве-
ликую субботу, на Пятидесятницу, в Рождество Христово, Богоявление 
и Лазареву субботу). Миллер писал: «…считавшие себя опекунами и по-
кровителями церкви византийские императоры плохо вслушивались в бо-
гослужебный стих „елицы во Христа крестистеся, во Христа облекосте-
ся“». И далее, используя одну и ту же риторическую фигуру, «Можно ли 
признать „облекшимся во Христа“…?» автор называл Феодосия Велико-
го, Юстиниана, Льва Фракиянина, приводя примеры их жестокости 
и религиозной нетерпимости (с. 425—426).
	 8	 Тропарь воздвижения Креста Господня. Миллер писал: «Когда цер-
ковь оглашается пением тропаря: „Спаси Господи люди твоя и благослови 
достояние твое, победы благоверному императору нашему на сопротив-
ные даруя“, — невольно приходит на память, что тропарь этот пелся пред 
Ираклием, который освободил из персидского плена и снова водрузил на 
поклонение верным Крест Господень (при нем и  установлен праздник 
Воздвижения), но царствование которого началось с  того, что он велел 
отсечь своему предшественнику Фоке руки и ноги, а затем изрезать его 
живым на куски! Говорить ли о  том, как вдова Ираклия и  его сын, по 
определению благоверного синклита, отправлены были в ссылку — она 
с урезанием языка, а он с урезанием носа? Вспоминать ли о Константине 
Погонате, урезавшем носы своим двум братьям и после этого продолжав-
шем, как бы в насмешку, в течение 12 лет титуловать их августами, или 
о последнем Ираклиде Юстиниане, по прозвищу Ринотмет, снова водво-
рившемся после своего свержения с престола и искалечения и оставившем 
по себе такую память, что каждый раз, когда он снимал золотой покров со 
своего изувеченного носа для того, чтобы омыть и проветрить его, — это 
было предвестием казни кого-либо из действительных или мнимых цар-
ских лиходеев. 〈…〉 Как бы ни  было, но все эти отступники духа веры 
и  благочестия величались „благоверными“ и  „благочестивейшими“» 
(с. 426—427).
	 9	 Находился на Тверской улице, позднее перестроен, ныне дом 13.
	 10	 Иверская часовня со списком Иверской иконы Божией Матери — 
особо почитаемая московская святыня, находится у ведущих на Красную 
площадь Воскресенских ворот (построена в 1791 г., разрушена в 1929 г., 
воссоздана в 1994—1995 гг.). Проводы добровольцев для помощи Сер-
бии, воюющей с Турцией, а вместе с ними походной церкви и знамени про-
исходили 27 августа 1876 г. См.: Тютчева А. Ф. При дворе двух импера-



543

торов: Воспоминания и  дневники. М., 2004. С.  523—525; Москва  — 
Сербия. Белград  — Россия: Сб. документов и  материалов. Белград; 
М.,  2011. Т.  2: Общественно-политические связи 1804—1878  гг. 
С. 450—451 и др.
	 11	 Речь о событиях Русско-турецкой войны 1877—1878 гг.
	 12	 Очевидно, Миллер позднее исправил это место. В опубликованном 
тексте оно выглядит так: «Но образ мыслей св. Григория, по замечанию 
Терновского, далеко не всеми православными был разделяем» (с. 423—
424), однако у Терновского было именно «Благородный образ мыслей св. 
Григория» (Терновский Ф. А. Грековосточная церковь в период вселен-
ских соборов. С. 125).
	 13	 Имеется в виду статья, опубликованная в «Новом времени» при по-
средничестве Н. С. Лескова (см.: Лесков Н. С. Собр. соч.: В  11  т. М., 
1959. Т. 11. С. 269—273). Первая ее часть вышла под названием «Ми-
трополит Филарет. Его научное и  общественное значение» (1883. 
№ 2466. 9 янв. С. 1—2); вторая — «Митрополит Филарет как церков-
но-общественный деятель» (1883. № 2467. 10 янв. С. 1; № 2468. 11 ян-
варя. С. 1). На содержащуюся в ней критику митрополита Филарета Ак-
саков ответил в передовой статье своей газеты «Русь» (1883. 17 янв. № 2. 
С. 7—10).
	 14	 Петр Гаврилович Лебединцев (1819—1896)  — священник, автор 
работ по истории и церковной археологии; с 1868 г. кафедральный прото-
иерей Софийского собора в Киеве; один из основателей, а в 1862—1874 
и  в  1886—1896  гг. редактор журнала «Киевские епархиальные ве
домости».
	 15	 Имеется в виду статья «Епископский сан и монашество» за подпи-
сью «Киевлянин» (Русь. 1883. 1 окт. № 19. С. 28—35). Ее публикацию 
редактор «Руси» сопроводил четырьмя пространными примечаниями, 
в первом из которых говорил: «Даем место этой статье не потому, чтобы 
признавали возбуждаемый ею вопрос стоящим на неотложной очереди, 
требующим скорого практического разрешения, а потому что он, очевид-
но, в немалой степени интересует наше так называемое „белое духовен-
ство“, — и в таком случае лучше уже ему, вопросу, выйти наружу и чрез 
свободное обсуждение добиться правильного ответа, чем гнездиться под 
спудом и смущать умы» (Там же. С. 35).
	 16	 Описывая уравнительные отношения христиан в «первоначальной 
церкви», Миллер добавлял: «Таким образом постоянно творилось, так 
сказать, чудо умножения хлебов — в том иносказательном смысле, в ка-
ком обобщает его гр. Л. Н. Толстой» (с. 444).
	 17	 Указание на цензурные обстоятельства. Книга Л. Толстого «В чем 
моя вера?», которую имел в виду Миллер, была отпечатана и тут же изъя-
та цензурой в феврале 1884 г. В опубликованном тексте статьи Миллер 
после упоминания Толстого поставил примечание: «Ссылаясь на неиздан-
ное, но столь многим уже известное сочинение нашего знаменитого писа-
теля, я далек от того, чтобы соглашаться с его чисто произвольными отно-
шениями к Евангелию. Мне только кстати припомнилось его глубокомыс-
ленное символизирование чуда умножения хлебов. Символизирование 



544

евангельских фактов само по себе, как известно, составляет прием далеко 
не новый и нередко употреблявшийся церковными писателями. Нам, рус-
ским, достаточно вспомнить при этом Кирилла Туровского» (с. 443).
	 18	 Единственное чудо, описанное во всех четырех Евангелиях (Мф. 
14: 14—21; Мк. 6: 32—44; Лк. 9: 10—17; Ин. 6: 1—15). Свое толкование 
этого и других чудес, совершенных Христом, Толстой предложил в книге 
«В чем моя вера?». Толстой утверждал: «Ученик Христа сказал ему, что 
видел у одного человека несколько рыб; у учеников тоже было несколько 
хлебов. Иисус понял, что у людей, пришедших издалека, у некоторых есть 
с собой пища, а у некоторых нет. (То, что у многих были с собой запасы, 
доказывает уже то, что во всех четырех Евангелиях сказано, что по окон-
чании еды остатки собраны в  12 корзин. Если бы ни у кого, кроме как 
у мальчика, ничего не было, то и не могло бы быть 12 корзин в поле.) Если 
бы Христос не сделал того, что он сделал, то есть чудо насыщения тысячи 
народа пятью хлебами, то было бы то, что происходит теперь в мире. Те, 
у которых были запасы, съели бы то, что у них было, съели бы все через 
силу даже, чтобы ничего не оставалось. Скупые, может быть, унесли бы 
домой свои остатки. Те, у которых ничего не было, остались бы голодны-
ми, с злобной завистью смотрели бы на ядущих, а может быть, некоторые 
из них утащили бы у запасливых, и произошли бы ссоры и драки, и одни 
пошли бы домой пресыщенные, другие — голодные и сердитые; было бы 
то же самое, что происходит в нашей жизни.
Но Христос знал, что он хотел сделать (как и  сказано в Евангелии), он 
велел всем сесть кругом и  научил учеников предлагать другим то, что 
у них было, и говорить другим, чтобы они делали то же. И тогда вышло 
то, что когда все те, у которых были запасы, сделали то же, что ученики 
Христа, то есть свое предлагали другим, то все ели в меру, и когда обошли 
круг, то досталось и  тем, которые не  ели сначала. И  все насытились, 
и осталось еще много хлеба, так много, что собрали 12 корзин.

Христос учит людей, что так сознательно они должны поступать 
в жизни потому, что таков закон человека и всего человечества…» (Тол-
стой Л. Н. Полн. собр. соч.: В 90 т. М., 1957. Т. 23. С. 431 (репр. изд.: 
М., 1992)).
	 19	 Соборное уложение 1649  г. (Уложение царя Алексея Михайлови-
ча) — кодекс законов Русского государства, принятый Земским собором 
1648—1649 гг.
	 20	 Неточная цитата, в которой соединены элементы церковнославян-
ского и  синодального переводов 1-го Соборного послания св. апостола 
Петра (3: 3—4). Ср.: В  синодальном переводе: «Да будет украшением 
вашим не  внешнее плетение волос, не  золотые уборы или нарядность 
в одежде, но сокровенный сердца человек в нетленной красоте кроткого 
и молчаливого духа, чтò драгоценно пред Богом». В церковнославянском: 
«…но потаеный сердца человек, в  неистлении кроткаго и  молчаливаго 
духа, еже есть пред Богом многоценно».
	 21	 Лк. 17: 20—21.
	 22	 Неточные цитаты церковнославянского перевода Евангелия (Мк. 
4: 30—31; Лк.13: 18—19 и Мф. 13: 33).



545

	 23	 Эта цитата отсутствует в опубликованном тексте статьи Миллера.
	 24	 «О сем познавайте Духа Божия и духа лестча» (1 Ин. 4: 2) В сино-
дальном переводе: «Духа Божия (и духа заблуждения) узнавайте так…». 
Лестчий — исполненный лести, коварства (ц-сл.).
	 25	 Аллюзия к евангельской притче о пшенице и плевелах. (Мф.13: 24—
30, 36—43)
	 26	 Арсений Аркадьевич Голенищев-Кутузов (1848—1913)  — поэт, 
в  1870-х гг. выступал в  своих стихах против «всепожирающей войны». 
В 1881—1885 гг. Аксаков шесть раз помещал в «Руси» его стихи. Публи-
каций А. А. Голенищева-Кутузова в «Русском курьере» не обнаружено. 
Возможно, Аксаков ошибся, имея в виду публикацию его брата П. А. Го-
ленищева-Кутузова, который периодически печатался в этой газете. 14, 
20 и 29 мая Петр Аркадьевич поместил здесь обзор брошюры «М. Д. Ско-
белев. Этюд по характеристике нашего времени и его героев. Г. К. Градов-
ского. СПб. 1884», подписанный «Гр. П. К.». Как и само издание, ее об-
зор был посвящен дискредитации Скобелева и «скобелевщины», которая, 
по словам автора, «занесла в нашу жизнь воскрешенные идеалы милита-
ризма, шовинистического патриотизма и жажды прославления себя вне-
шними захватами» (Русский курьер. 1884. 14 мая. № 131. С. 3).
	 27	 Аксаков, вероятно, знал об этом от редактора журнала «Русская 
мысль» С. А. Юрьева. 24 апреля 1884 г., будучи у Юрьева, Толстой бе-
седовал с ним о «непротивлении злу». При этом присутствовал 12-летний 
племянник хозяина дома. Став народным артистом СССР, Ю. М. Юрьев 
в своих воспоминаниях рассказывал об этом эпизоде:
« — Что если б на вашу дочь, — говорил Сергей Андреевич, — напал ка-
кой-нибудь негодяй и пытался на ваших глазах изнасиловать ее? Что же, 
вы и тут не стали бы противиться злу?
Лев Николаевич приостановился на ходу, а потом, не ответив на прямой во-
прос, довольно отвлеченно начал развивать мысль, что в каждом челове-
ке, каким бы он ни был злодеем, всегда заложены добрые начала, надо 
только умело подойти к нему и пробудить в нем эти добрые чувства, дав 
ему понять, что на него не смотрят уж так безнадежно. Словом, отнестись 
к человеку с доверием, и тогда в нем проснется совесть и заговорит поря-
дочность.

Сергей Андреевич по существу не отрицал этой теории, 〈…〉 но указы-
вал, что бывают разные обстоятельства. В данном же, приведенном им 
сейчас примере он не видел возможности внезапного воздействия.

Спорили долго, горячо, но наконец, под влиянием доказательств, Лев 
Николаевич пошел на уступки и к первоначальной своей формуле „не про-
тивься злу“ прибавил: „насилием“» (Юрьев Ю. М. Записки. М., 1963. 
Т. 1. С. 119—121).
	 28	 Парафраз «Не  мнози учители бывайте, братие моя, ведяще, яко 
большее осуждение приимем: много бо согрешаем вси» («Братия мои! 
не  многие делайтесь учителями, зная, что мы подвергнемся бóльшему 
осуждению, ибо все мы много согрешаем») (Иак. 3: 1—2).
	 29	 После описания сцены крещения в  летописи рассказывается: 
«И была видна радость великая на небе и на земле по поводу стольких 



спасаемых душ; а дьявол говорил, стеная: „Увы мне! Прогоняют меня от-
сюда! 〈…〉“. Люди же, крестившись, разошлись по домам. Владимир же 
был рад, что познал Бога сам и люди его, возвел глаза на небо и сказал: 
„Боже великий, сотворивший небо и землю! Взгляни на новых людей этих 
и дай им, Господи, познать тебя, истинного Бога, как познали Тебя хри-
стианские страны 〈…〉“. И сказав это, приказал рубить церкви и ставить 
их по тем местам, где прежде стояли кумиры» (Повесть временных лет / 
Подгот. текста, пер. и коммент. О. В. Творогова) // Библиотека литерату-
ры Древней Руси. СПб., 1997. Т. 1. С. 163).
	 30	 К. С. Аксакова.
	 31	 В журнале П. И. Бартенева «Русский архив» периодически публи-
ковались документы, связанные с деятельностью славянофилов и в пер-
вую очередь А. С. Хомякова. В 1884 г. во 2—й и 5-й книгах журнала 
были напечатаны статья Хомякова «О сельской общине» и подборки его 
писем. Аксаков, вероятно, имел в виду письмо Хомякова А. Н. Попову 
28 июля 1847  г. Автор его сетовал на неосторожность, проявленную 
в статьях К. С. Аксаковым, которая, как писал Хомяков, «отчасти проис-
ходит от его смелой откровенности». Эта неосторожность, по мнению Хо-
мякова, вызывала строгость цензуры и делала славянофилов уязвимыми 
перед оппонентами-западниками (Русский архив. 1884. Кн. 2. С. 284).


